
223 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Estratto da: 
Aldo Zanchetta 

SAMUEL RUIZ. L’uomo e il profeta. 
Ricordi, riflessioni, testimonianze  

 
contributi di:  

Claudio Albertani, Roberto Bugliani, Gustavo Esteva, 
Pedro Faro Navarro, Carlos Fazio,  

Gonzalo Ituarte Verduzco O.P., Sylvia Marcos,  
Pablo Romo Cedano, Raúl Zibechi  

 
(collana Ripensare il mondo, Mutus Liber, 2020) 

  

http://www.mutusliber.it/ripensare.html


224 
 

Verso un orizzonte macroecumenico 
 
Macroecumenismo è un termine relativamente recente nel vo-

cabolario religioso e indica un passo da compiere che vada oltre 
l’ecumenismo, cioè l’unità dei cristiani, obiettivo questo che tanto 
impegna i migliori spiriti delle varie confessioni cristiane e che an-
cora sembra lontano da raggiungere. Se l’ecumenismo è il movi-
mento che mira ad una riunificazione nel rispetto del pluralismo di 
pensiero di queste Chiese, il macroecumenismo mira a una forma 
di dialogo e riconoscimento reciproco di tutte le religioni che cre-
dono in un Dio unico. 

Il conflitto fra don Samuel e il Vaticano era centrato sul proble-
ma della creazione in Chiapas di una Chiesa cattolica autoctona, 
che veniva interpretata come Chiesa ‘separata’, con riferimento a 
un malinteso significato di ‘unità’. A chi una volta gli aveva fatto 
notare che una Chiesa indigena era impensabile perché gli indige-
ni, essendo legati a una particolare cultura (diversa ovviamente da 
quella di chi gli aveva mosso l’obiezione) mancavano di una visio-
ne universalistica, Ruiz aveva controbattuto che anche lui, bianco, 
messicano, era legato a una particolare cultura, e che lo stesso Gesù 
era ebreo, nato in Galilea, cresciuto in Palestina, e quindi aveva 
scelto di nascere e vivere in un preciso contesto culturale.  

Il fatto è che la nostra cultura occidentale ha la pretesa di avere 
valore universale, convinzione che è dura da sradicare. 

Nell’intervista di Sylvia Marcos a Samuel Ruiz,1 questi afferma: 

(…) la teologia o sabiduría india fino ad oggi si è mossa in termini 
trans-ecumenici o interreligiosi. Da un lato include una riflessione sulla 
religione precolombiana e dall’altro aspira anche ad essere una teolo-
gia o riflessione cristiana che intende leggere il messaggio cristiano a 
partire dalla propria cultura. Credo che non si sia tenuto sufficiente-
mente conto del fatto che vi è una presenza salvifica di Dio in tutte le 
religioni e, naturalmente, anche in quelle precolombiane. 

Gli indigeni presenti a Cochabamba pensano che Dio si sia manife-
stato ai diversi popoli in maniera chiara. Diceva un indigeno Kuna: 
«Dio è tanto grande che ha permesso che ogni gruppo umano abbia una visio-

 
1 Vedi «I semi del Verbo nella sabiduría india», pp. 117ss. 



225 
 

ne diversa di Lui». Così soleva dire uno dei molti sacerdoti di quel-
l’etnia, e aggiungeva: «Dio è tanto insondabile, tanto infinito e incompren-
sibile, che nessuna persona, nessun gruppo umano può possedere la totalità 
della sua percezione. Per questo motivo Dio permette che la sua presenza e la 
sua percezione siano suddivise fra i popoli, affinché intraprendano un dialogo 
reciproco per condividere l’uno con l’altro la propria percezione di Dio».  

Questo spazio trans-ecumenico mi pare che sbocchi in quello 
che alcuni teologi oggi chiamano macroecumenismo. Giulio Girar-
di, uno dei filosofi della liberazione che nel campo cattolico è anda-
to più avanti nella riflessione sul macroecumenismo, dice:  

Il Dio nel quale crediamo oggi è più grande del cristianesimo. La 
sua verità è più ricca della bibbia. Per rivelarsi al mondo, egli non ha 
un solo cammino, ma infiniti, nessuno dei quali è esclusivo o privile-
giato; nessuno dei quali esaurisce l’infinita ricchezza del suo amore. Il 
vangelo di Gesù tornerà ad essere una buona notizia solo se non pre-
tenderà di essere l’unico messaggero dell’Amore, riconoscendo che 
Dio è più grande. «Dio è più grande» potrebbe essere uno dei nostri 
motti macroecumenici. Da questa nuova prospettiva sorge in noi il de-
siderio di esplorare le altre strade della manifestazione di Dio nel 
mondo, di contemplare i volti di Dio che non conosciamo, di scoprire 
altre forme della sua presenza amorosa e liberatrice nella storia. Ci in-
coraggia in questa nuova ricerca di Dio la parola di Gesù alla samari-
tana: «Credimi, donna, giunge l’ora, ci troviamo già in essa, in cui voi 
adorerete il Padre senza dover venire al monte Guerizim né andare a 
Gerusalemme...Viene l’ora, ed è quella che viviamo, in cui i veri adora-
tori adoreranno il Padre in spirito e verità... Dio è Spirito, e quelli che 
lo adorano devono adorarlo in spirito e verità» (Giov. 4,21-24). Così la 
preoccupazione per l’egemonia del cristianesimo cederà il passo alla 
preoccupazione per l’egemonia di Dio: del Dio Amore Liberatore di 

tutti i nomi.2 

Torniamo così alla domanda dei saggi indigeni a don Samuel: 
«La parola di Dio è come una semente che può essere trovata do-
vunque, ed è un seme di salvezza. Non è possibile pensare che 
queste sementi si trovino là dove viviamo, sulle montagne o nelle 
foreste?».3  

 
2 Girardi Giulio, Il macroecumenismo e la costruzione della pace, www. 

sicsal.it/pdf/macroecumenismo-1.pdf. 
3 Vedi p. 16. 



226 
 

Il macroecumenismo va al di là dell’ecumenismo inteso come 
ricerca di una forma di unità delle varie Chiese cristiane; esso ri-
cerca un dialogo con tutte le religioni che credono in un Dio unico, 
ciascuna con le sue proprie forme, e, a quanto sembra allo scriven-
te, va al di là del dialogo fra le tre grandi religioni monoteiste. Don 
Samuel indica chiaramente il suo pensiero quando dice che nel li-
bro sacro dei maya, il Popol Vuh, ci sono manifestazioni del Dio uni-
co la cui pienezza non è posseduta neppure dalla stessa Chiesa cat-
tolica. Vorrei richiamare qui un dettaglio del testo in cui Claudio 
Albertani racconta il suo incontro con Samuel Ruiz: «Giusto per 
curiosità, gli domandai se aveva lavorato anche con i lacandoni, 
un’etnia maya che vive nelle regioni più remote e allora inaccessibi-
li della giungla. La risposta illustra il personaggio: “No. Loro han-
no una religione molto bella, sono decisi a preservarla e noi li ri-
spettiamo”».  

È evidente che siamo in una fase di profonda e complessa rilet-
tura del pensiero religioso da parte di minoranze profetiche, che 
può sconcertare chi ha una visione tradizionale della religione e la 
ritiene cristallizzata una volta per tutte. Così ha fatto scandalo in 
certi ambienti cattolici, dove sono state sollevate perfino accuse di 
eresia a papa Francesco, la dichiarazione comune del 4 febbraio 
2009 con l’imam del Cairo. 

Chiaramente scrivendo queste cose non intendo privilegiare ve-
rità nuove, ma solo riferire di orizzonti che l’incontro con don Sa-
muel, fra altri, mi ha aperto e sui quali mi interrogo. Una cosa mi 
pare certa, e cioè il grande contributo che una nuova relazione fra 
le religioni può apportare al problema della pace fra i popoli e le 
nazioni. 

 
 


