Estratto da:
Aldo Zanchetta
SAMUEL RUIZ. L’'uomo e il profeta.
Ricordi, riflessioni, testimonianze

contributi di:
Claudio Albertani, Roberto Bugliani, Gustavo Esteva,
Pedro Faro Navarro, Carlos Fazio,
Gonzalo Ituarte Verduzco O.P., Sylvia Marcos,
Pablo Romo Cedano, Raul Zibechi

(collana Ripensare il mondo, Mutus Liber, 2020)


http://www.mutusliber.it/ripensare.html

I semi del Verbo nella sabiduria india.
Intervista a don Samuel Ruiz!

Sylvia Marcos

Don Samuel, quali sono secondo lei le principali caratteristiche
della Teologia India?

Come hanno detto gli indios nel Terzo incontro di lavoro sulla
Teologia India, tenutosi lo scorso anno? a Cochabamba, in Bolivia,
questa espressione viene utilizzata per ragioni di comunicazione,
ma non é del tutto soddisfacente, perché non stiamo esattamente
parlando di teologia nell’accezione occidentale. A Cochabamba, gli
indios hanno preferito parlare di sabiduria® piuttosto che di Teologia
India. Perd questa sabiduria per un certo periodo di tempo fu chia-
mata teologia, perché e una riflessione sulla fede, sia la fede eredi-
tata dall’epoca precolombiana, sia la fede cristiana. Da un punto di
vista culturale possiede tuttavia alcune caratteristiche che sono as-
senti nella teologia occidentale.

La ‘Teologia India” & comunitaria. Nell’ambito della teologia, o
meglio della sabiduria india, non c’é la figura del ‘teologo’, perché
si tratta di una riflessione della comunita. E ovvio che in questi
momenti di necessario dialogo fra le culture indigene (ancorate ad
una tradizione precolombiana) e la religione cristiana c’e¢ bisogno
di una sistematizzazione. La si sta elaborando, pero non deve esse-
re il nocciolo della Teologia India.

Inoltre la teologia o sabiduria india fino ad oggi si € mossa in
termini trans-ecumenici o interreligiosi. Da un lato include una ri-
flessione sulla religione precolombiana e dall’altro aspira anche ad
essere una teologia o riflessione cristiana che intende leggere il
messaggio cristiano a partire dalla propria cultura.

! Estratto dall'intervista di Sylvia Marcos a Samuel Ruiz, apparsa sulla
rivista messicana IXTUS: Expiritu y cultura [7(26), 1999, pp. 27-44], che rin-
graziamo, assieme all’autrice, per la cortese autorizzazione alla pubblica-
zione.

ZN.d.t. - 1997.

3 Vedinota 12 a p. 12.

117



Credo che non si sia tenuto sufficientemente conto del fatto che
vi € una presenza salvifica di Dio in tutte le religioni e, naturalmen-
te, anche in quelle precolombiane.

Gli indigeni presenti a Cochabamba pensano che Dio si sia ma-
nifestato ai diversi popoli in maniera chiara. Diceva un indigeno
Kuna: «Dio é tanto grande da permettere che ogni gruppo umano abbia
una visione diversa di Lui». Cosi soleva dire uno dei molti sacerdoti
di quell’etnia, e aggiungeva: «Dio é tanto insondabile, tanto infinito e
incomprensibile, che nessuna persona, nessun gruppo umano puo posse-
dere la totalita della sua percezione. Per questo motivo Dio permette che la
sua presenza e la sua percezione siano suddivise fra i popoli, affinché in-
traprendano un dialogo reciproco per condividere I'uno con I’altro la pro-
pria percezione di Dio».

Questa riflessione sulla Teologia India cristiana presuppone
quindi il riconoscimento di una rivelazione di Dio nelle culture, co-
sa che il concilio Vaticano II ha chiamato, riprendendo le parole dei
padri greci e latini, i «<semi del Verbo» presenti nelle culture. Riflet-
tendo su cio, nella loro ultima riunione tenuta nella Repubblica
Dominicana, i vescovi del continente hanno detto, in modo anche
poetico, che per fortuna Cristoforo Colombo non aveva portato Dio
nelle sue tre caravelle, perché Dio era gia presente nelle comunita
indigene.

In questa prospettiva teologica c’¢ una grande ricchezza: inclu-
de infatti sia la riflessione sulle religioni precolombiane sia la ri-
flessione teologica cristiana a partire dalla propria collocazione cul-
turale. E questo lo stanno facendo sia i laici indigeni convertiti alla
fede cristiana nelle sue varie confessioni esistenti, sia gli agenti del-
la pastorale o pastori, cattolici o evangelici. In tutte queste situa-
zioni, gli indigeni riflettono sulla loro fede ancestrale, con le sue
radici precolombiane, e contemporaneamente sulla loro fede cri-
stiana, ma partendo dal fatto che si sono convertiti ad essa a partire
dalla propria cultura. E c’é anche I'impegno dei pastori e dei mis-
sionari a riflettere sulla fede cristiana a partire dall’ambito delle
culture. Tutto cio viene chiamato ‘movimento’ della Teologia In-
dia, che di conseguenza & molteplice e comprende una gamma di
riflessioni molto ampia. Non & solo teologia cattolica, ma cristiana
e anche interreligiosa.

118



L’altro aspetto & che le fonti a partire dalle quali si percepisce
questa presenza di Dio scaturiscono dagli ambiti stessi della cultu-
ra indigena. La riflessione che parte da tale cultura non é basata,
come per noi, sulla filosofia, bensi sulla mitologia. Il mito & un mo-
do di riflettere ‘astrattamente’ sulle cose. Attraverso la lettura o ri-
lettura dei propri miti gli indigeni sviluppano la propria riflessione
o la propria sabiduria, trasmessa attraverso gli anziani. Questi ulti-
mi sono i guardiani della tradizione e aiutano tutta la comunita a
riflettere su di essa.

Non si insistera mai troppo sull'importanza di questa riflessio-
ne indigena. E I'inizio di un dialogo che non c’e mai stato nei 500
anni successivi alla prima evangelizzazione. Per comunicare il
Vangelo, quell’evangelizzazione sovrappose alla cultura indigena
un’altra cultura. Non ci fu ascolto reciproco. Non ci fu dialogo, per-
ché il dialogo si scontrava con un presupposto teologico che prati-
camente negava cio che era culturalmente differente. Nell’ambito
della teologia che vigeva al momento della Conquista non si pote-
va riconoscere alcunché di positivo in una religione che non fosse
quella cristiana. Si pensava che le religioni non cristiane fossero
ombre dell’errore e tenebre di morte. Per questo, neanche lonta-
namente si ipotizzo un dialogo fra i missionari e gli indigeni prima
della loro evangelizzazione. Il pensiero degli indigeni non aveva
nessun valore e doveva essere sradicato.

Solo ora, dopo il concilio Vaticano II, cominciamo a correggere
questo grave errore e ritorniamo a scoprire testi biblici che erano
stati trascurati o che non erano mai stati compresi. Per esempio,
negli Atti degli Apostoli c’e¢ una frase di san Paolo che si colloca in
questa ottica, affermando che Dio ha permesso a ciascun popolo di
conoscerlo affinché in ciascun popolo vi sia una partecipazione
all’unica storia della salvezza. Qui Dio si rivela in modo tale da far
comprendere che il cammino di ogni popolo arriva ad incontrare
I'invito che Dio rivolge a tutti i popoli perché costituiscano un po-
polo di popoli che ¢ il nuovo popolo di Dio. Questo popolo di Dio
si costituisce attraverso il percorso salvifico e la rivelazione che Dio
ha fatto a culture diverse, e viene arricchito da tutte le esperienze
dei singoli popoli. Il Vangelo e 1'esperienza cristiana conducono a
una maturazione della rivelazione gia presente nelle varie culture.

119



Perd non si annuncia un Dio diverso. Quello che successiva-
mente si annuncia con maggior chiarezza é il medesimo Dio, cono-
sciuto in un altro modo. Questa chiarificazione inizia con il popolo
ebraico che scopre un Dio unico, un’unica persona divina. In segui-
to, nel Nuovo Testamento, si scopre e si rivela un Dio comunitario,
non un Dio solitario: un Dio che & Padre, Figlio e Spirito Santo, un
Dio che e famiglia divina.

Credo che ci sia una presenza del Verbo nelle culture. Il concilio
Vaticano II lo dice a piit riprese, in vari documenti. Riconosce per
esempio che le religioni orientali possiedono una mistica profonda.
Questa mistica & patrimonio dell'umanita, e la Chiesa non puo ri-
tenerla estranea, ma deve riconoscere che arricchisce la stessa mi-
stica cristiana.

Perché si comprenda quello che intendo dire quando parlo di
un arricchimento della fede da parte delle diverse culture, ricorrerd
a un esempio linguistico, senza toccare per ora il pensiero teologi-
co. Quando i missionari vollero tradurre il «Padre Nostro» nella
lingua di una cultura africana si imbatterono in una difficolta: seb-
bene fossero capaci di realizzare una traduzione linguisticamente
soddisfacente, vale a dire grammaticalmente e sintatticamente cor-
retta, questa restava incomprensibile ai membri di quella tribt. La
traduzione della frase «venga il tuo regno» era priva di sapore. Era
corretta, ma le parole «venga il tuo regno» non avevano senso in
quel contesto culturale. I traduttori iniziarono a riflettere e compre-
sero che l'allusione a un «regno» non evocava nulla a coloro che
ascoltavano. Percio ebbero l'ispirazione di cambiare la frase con:
«Risuoni, o Signore, il tuo tamburo dentro la foresta». E cio fu capi-
to, perché corrispondeva al modo di pensare di quella cultura. Per
cui uno puo dire: Oh, si, € la stessa cosa, ma arricchita dalle sfuma-
ture culturali locali. E lo stesso... ed & completamente diverso.
Quando il re di quel popolo visitava la tribt, il suo arrivo veniva
annunciato con un tamburo. Quindi, «che risuoni il tamburo di Dio
in tutta la foresta, in tutto il mondo conosciuto» esprime il signifi-
cato di «venga il tuo regno». Questo esempio fa vedere uno dei
modi in cui il cristianesimo puo venire arricchito (come pure la re-
ligione locale che entra in contatto con esso) da un pensiero che si
colloca in un’ottica diversa da quella occidentale.

120



Qualcosa di simile accadde con l’annuncio delle apparizioni
della Madonna a Guadalupe. La leggenda o narrazione di quelle
apparizioni introduce termini della cultura nahuatl che nessun teo-
logo dell’epoca si sarebbe azzardato a usare. Nella narrazione Ma-
ria usa i nomi che si davano a Dio nella cultura nahuatl. Cosi la
gente capi che quel Dio era il suo Dio. Ed era anche quello che ora
le veniva annunciato da un’evangelizzazione in cui la presenza di
Maria, il suo modo di esprimersi e il suo mantello, parlavano agli
indigeni nel loro linguaggio culturale.

Questo favori I'accettazione dell'universo evangelico cristiano
da parte degli indigeni. Stiamo appena iniziando a riconsiderare le
conseguenze di questo incontro culturale, che per 500 anni si e ve-
rificato assai raramente. Con questa riflessione ha dunque inizio
oggi un ricco dialogo interreligioso per il quale occorre essere pre-
parati.

In genere si pensa erroneamente che la maggioranza degli indi-
geni evangelizzati possieda gia convinzioni cristiane profonde. Ri-
cordo che, in una riunione precedente al sorgere del movimento
della Teologia India, alcuni sacerdoti indigeni presero coscienza di
essere pervenuti alla fede cristiana a partire dalla propria cultura.
Non dico che la Teologia India abbia cominciato ad esistere soltan-
to allora. Da quando c’é stata una riflessione su Dio e sulla religio-
ne nelle comunita indigene, da allora si puo dire che ha avuto ini-
zio la ‘teologia’ india.

Dunque la “Teologia India’ esisteva prima di essere riconosciu-
ta come tale?

Si, & nata molto prima che esistesse il termine. Adesso si & sol-
tanto pitt consapevoli di poterla sviluppare apertamente, senza ti-
more di una repressione religiosa. Il fatto che questa riflessione
fosse gia presente nelle comunita spiega la rapidita con cui il mo-
vimento attuale si & reso visibile.

Quando lei ha visto decollare questo movimento?

Circa 5 0 6 anni fa. Parlo del momento in cui il movimento della
Teologia India ha acquistato visibilita, non del suo sorgere. Questa

121



distinzione & importante. Gia prima del movimento, dal momento
in cui vi fu pensiero religioso, € esistita una riflessione teologica a
partire dalla propria fede. Quindi la speranza di un dialogo tanto
rinviato (come dissero i sacerdoti indigeni nell’incontro che diede
il via alla diffusione del movimento) servi da base di appoggio al
sorgere di questa riflessione.

E questo incontro, quando e dove ebbe luogo?

Le date non sono il mio forte... E stato circa 5 anni fa, in Messi-
co. L'incontro era stato convocato dal CELAM (Conferenza Epi-
scopale Latinoamericana) per celebrare il X anniversario della sua
riunione a Medellin, in Colombia. Ma il cammino era gia iniziato
un po’ di tempo prima, fin dal 1978-1979. Nell'incontro in Messico
si cerco di valutare 1'evoluzione del pensiero missionario dopo Me-
dellin. Furono invitati vescovi che condividevano la stessa proble-
matica della ‘situazione missionaria indigena’, se cosi la vogliamo
chiamare. Vennero dall’America Centrale e dal Messico. Partecipa-
rono anche invitati indigeni. Fra loro ricordo che c’erano due sa-
cerdoti indigeni, uno di Panama e I'altro di El Salvador. A un certo
punto si avvicinarono ai vescovi e dissero: «Vedete, noi vogliamo
condividere con voi una cosa che ci preoccupa. Come sacerdoti cat-
tolici vi diciamo che se voi pensate che gli indigeni che si dicono
cristiani siano veramente convertiti in profondita, vi sbagliate. Noi
percepiamo, grazie alla nostra vicinanza a loro, che vi sono indige-
ni che non sono cristiani, che conservano la loro religione ancestra-
le “precolombiana’ e usano poi, per motivi di sopravvivenza, quel-
la che possiamo definire una ‘accettazione di copertura’».

Io penso che stessero un po” esagerando, sebbene si riferissero
ad ambienti dove da poco era iniziata una ri-evangelizzazione mol-
to pit profonda. Ad ogni modo, il loro avvertimento non mancava
di verita. Quello che c’e dietro é il fatto che I'indigeno, per essere
cristiano, deve accettare non solo il complesso delle verita rivelate,
ma anche una cultura particolare, attraverso la quale dovra mani-
festare la propria vita cristiana, e questa cultura occidentale gli e
estranea.

Ebbene, io voglio che gli indigeni prendano coscienza del fatto
che la loro religione, che ha radici precolombiane, non deve con-

122



durli a quello sdoppiamento di personalita che accompagna la co-
siddetta ‘accettazione di copertura’; devono invece vedere che la
loro cultura e il suo contenuto sono in piena consonanza con la lo-
ro fede cristiana. Desidero fortemente una presa di coscienza del
loro essere pienamente soggetti della storia. E nella loro identita
profonda che deve radicarsi il loro cuore. Pertanto, se la Chiesa
non si affretta a riconoscere la rivelazione che é stata data da Dio a
queste culture, in altre parole se il Vangelo non si incarna in tali
culture, questa schizofrenia si acuira maggiormente.

Se continuiamo a chiedergli di vivere il cristianesimo nell’ambi-
to della cultura occidentale, I'indigeno si sentira minacciato nella
sua integrita e nella sua identitd. Adesso che sta prendendo co-
scienza della propria identita, deve possedere un’unita religiosa,
non una schizofrenia interna. E dunque questa la sfida che il mo-
vimento deve affrontare: o si riconosce la rivelazione precedente
come tale e si accetta che il Vangelo si incarni nelle culture, o si
provoca una maggiore distanza psicologica: nella misura in cui
I'indigeno approfondira il suo sentire e vivere se stesso come sog-
getto storico, la sua identita culturale impregnera maggiormente la
sua religione, una religione che non é la religione cristiana che lo
costringe al doloroso sdoppiamento della sua personalita. Di qui
I'urgenza dell’incontro e del dialogo fra le religioni di radice preco-
lombiana e il cristianesimo.

Vorrei ora affrontare un punto assai controverso, la cosiddetta
‘Teologia della Liberazione’. Che differenza e quali eventuali
somiglianze o punti di contatto lei vede fra la Teologia della Li-
berazione e la Teologia India che ha ora descritto?

Secondo me non c’é stato un contatto. Credo che I'individuazio-
ne di eventuali somiglianze sia un’operazione arbitraria: la rifles-
sione sulla fede di radice precolombiana non ha niente a che vede-
re con la sistematizzazione teologica che si € sviluppata in un terzo
momento in America Latina. Non ¢’é un punto di contatto.

Tuttavia molti studiosi pensano che siano la stessa cosa o, detto
in altro modo, che la Teologia India sia una delle "versioni’ del-
la Teologia della Liberazione.

123



Stanno sbagliando. E non hanno nemmeno un’idea chiara di co-
sa significhi ‘Teologia della Liberazione’. Quando mi fanno do-
mande sulla Teologia della Liberazione, succede sempre la stessa
cosa. lo cerco di rispondere, pero i miei interlocutori obiettano che
non rispondo mai alla domanda. In realta penso che la domanda,
cosi come viene posta, sia sbagliata. Quando mi chiedono della
Teologia della Liberazione, non mi stanno parlando né di teologia
né di liberazione. Mi chiedono del marxismo che pensano abbia
penetrato un certo tipo di teologia. Questa & la domanda che fanno.
In tal modo si collocano al di fuori di cio che realmente esiste. Mai
nel continente & nata una teologia (che la si chiami oppure no “della
liberazione”) basata su un sistema marxista.

E il contributo di Gustavo Gutiérrez?

Si. Ma io mi riferisco al fondamento sociale, al pensiero sociale
che si utilizza, o con il quale si riflette sulla teologia, e questo fon-
damento e la teoria della dipendenza.* Non si tratta dell’analisi
marxista, questa non & mai entrata nella Teologia della Liberazione
del continente. La si conosceva, certo, ma lo strumento utilizzato
per la riflessione teologica, nell’ambito dell’analisi sociale, e stato la
teoria della dipendenza.

Vorrei affrontare il problema da un’altra angolazione. Mi sem-
bra di capire che la Teologia della Liberazione abbracci anche
I'«opzione preferenziale per i poveri». Nello stesso modo in cui
lei vede I'indigeno come soggetto della propria storia e ritiene
che questo sia essenziale nello sviluppo della Teologia India (o
meglio della sabiduria india), non potremmo dire che il povero e

4 N.d.t. - La teoria della dipendenza venne sviluppata da alcuni eco-
nomisti e sociologi latinoamericani per interpretare il crescente flusso di
denaro dai paesi periferici (definiti come «sottosviluppati») a quelli «cen-
trali» (sviluppati), impedendo lo sviluppo dei primi, dove la poverta cre-
sceva. Particolarmente noto fra gli elaboratori della teoria il sociologo ed
economista André Gunder Frank, tedesco di origine ma emigrato in Brasi-
le con la famiglia nel 1941. Insegno negli Stati Uniti per tornare poi in
America Latina, dove collaboro anche con il presidente Allende in Cile.

124



il soggetto della riflessione teologica nella Teologia della Libe-
razione?

Su questo dobbiamo intenderci, perché potrebbe esserci confu-
sione. In primo luogo, anche se 'espressione & recente, 1'«opzione
per i poveri» ¢ intrinseca alla Chiesa. Se non c’é opzione per i po-
veri, non ¢’e Chiesa di Cristo. La formulazione puo essere recente,
ma questa vocazione & parte integrante della Chiesa fin dalle sue
origini. L'unica cosa di cui dovremo rispondere alla fine dei tempi
& se abbiamo amato Cristo nel povero. «Ho avuto fame e mi avete
dato da mangiare, ho avuto sete e mi avete dato da bere». O vice-
versa: «Ho avuto fame e non mi avete dato da mangiare» (Vangelo
di Matteo, 25,35.42). Questa e 1'unica domanda a cui dovremo ri-
spondere. Se noi, a partire dal nostro essere cristiani, non amiamo
il povero, non optiamo per lui, semplicemente non siamo cristiani.

Se capisco bene, lei dice che l'opzione per il povero non é inizia-
ta con la Teologia della Liberazione.

Si, dico proprio questo. La formula puo essere recente. L’«op-
zione per il povero» & una formula che nasce nel contesto di un
particolare sistema economico oggi dominante, nel momento in cui
ci rendiamo conto che fra poverta e ricchezza non c’e una giustap-
posizione ma una relazione di causalita: ¢’é poverta perché c’e ric-
chezza, e viceversa.

Dunque noi cristiani capiamo che non possiamo rimanere indif-
ferenti. Di fronte alla pauperizzazione, a un mondo economica-
mente dominante che opprime e spoglia, ci sentiamo chiamati a
prendere posizione fra il mondo della ricchezza e il mondo della
poverta. Dobbiamo scegliere. Se vedo che la causa della poverta &
la ricchezza, sono obbligato a scegliere quelli che sono sfruttati, a
optare per il povero. Nel momento in cui ¢’é¢ maggior consapevo-
lezza del modo in cui funziona il sistema, & evidente che la Chiesa
deve prendere una posizione. Non si tratta di una scelta facoltati-
va. E una scelta obbligatoria, che deriva dalla comprensione che si
ha del funzionamento del sistema. Se invece si incolpa funzional-
mente il povero della sua poverta, dicendo: «Sono poveri perché
sono ubriaconi, perché non hanno educazione, perché sono fannul-

125



loni, ecc.», ci si sottrae al richiamo che obbligherebbe a fare quella
scelta.

Senza dubbio, se comprendiamo chiaramente cio che dice Gest
Cristo, non possiamo affermare che per noi i ricchi e i poveri sono
sullo stesso piano. No, se si fa una scelta, come il Cristo dice che
dobbiamo fare, tutti siamo chiamati a fare un passo verso il pove-
ro. Se non lo facciamo, non ¢’é cammino di salvezza. In questo sen-
so |'«opzione per il povero» & antica quanto la Chiesa stessa. Con la
percezione sociologica del fatto che esistono un primo mondo e un
terzo mondo e che vi & un rapporto di sfruttamento economico,
non possiamo restare nel vago. Si. Dobbiamo scegliere come scelse
il Cristo: per il povero, e questo con o senza analisi sociali.

I Cristo stabili la sua presenza in mezzo a noi mettendosi a
fianco di coloro che soffrono. Una teologia che riflette sulla situa-
zione concreta dell’America Latina si colloca dunque su un versan-
te diverso rispetto alla teologia europea, che non si pone questo
problema negli stessi termini. Il problema che si pone la teologia
europea e: «Come parlare di Dio e di Cristo anche al non credente,
all’ateo? In che modo si puo parlare di Dio a coloro che sono atei,
teorici o di fatto? A coloro che non si pongono il problema di Dio?».
Qui invece sono i problemi di concreta sopravvivenza che interes-
sano, per cui la domanda prioritaria non é: «Come annunciare a un
non credente il mistero di Dio e della rivelazione di Cristo che si
manifesta in noi?». Qui il problema é: «Come parlare a colui che &
oppresso e spogliato?». In questo senso la teologia, in America La-
tina, arriva per ultima. La prima istanza del nostro ‘essere cristiani’
e quella dell'impegno.

L’esempio che mi capita frequentemente di fare &: se mi affaccio
alla porta di casa e vedo che un uomo prepotente sta uccidendo un
bambino, non posso chiudere la porta dicendo: «Che m’importa?».
Devo intervenire. Per me, come cristiano, 1'impegno & prioritario.
Poi, in un secondo momento, ci si interroga sulle situazioni concre-
te. Si puo sistematizzare meglio 1'esperienza. Questo & cio che ac-
cade con la teologia nel continente latinoamericano: non ¢ la prima
azione del cristiano, ma l'ultima. La prima cosa é I'incontro impe-
gnato con il povero, con I'emarginato (I'opzione di cui parlavamo).
Il secondo momento & quello dell’azione: «Che cosa facciamo?». Il

126



terzo momento e quello della riflessione su ci6 che accade e sulle
sue cause, che porta a un’analisi approfondita della situazione per
farla conoscere.

Nel nostro continente, la Teologia della Liberazione non é la
prima cosa che si fa, ma l'ultima. La liberazione, per noi, & pit im-
portante della teologia. La Teologia India - ovvero la riflessione
degli indigeni sulla propria fede - non ha avuto contatti con la cor-
rente teologica della liberazione. Sono due momenti storici diversi.
Pero si pud constatare che le persone che si sono impegnate per la
liberazione dell'uomo nel continente sono le stesse che stanno ri-
flettendo con l'indigeno, considerato come soggetto. Per questo
motivo alcuni dicono: «Ah, si vede che qui sono passati i teologi
della liberazione!». L'importante & sapere che, benché vi siano teo-
logi della liberazione che oggi riflettono a partire dalla Teologia
India, questo non significa che Teologia India e Teologia della Li-
berazione siano la stessa cosa.

Bisogna anche chiarire che se qualcuno pensa che vi sia o sia
esistita una teologia della schiavitti, costui non capisce che cos’e la
teologia. Se la teologia non e di liberazione, non é teologia. Ogni
teologia deve esprimere il mistero del Cristo venuto a salvare 1'u-
manita e non a difendere la schiavitti. Al contrario, egli venne a
sconfiggere ogni schiavitti, anche se lo scontro con la schiaviti non
si realizzo in maniera violenta. Il cristianesimo la smantelld quan-
do abbandono il potere onnicomprensivo dei dominatori che vole-
vano giustificare in maniera bellicosa la sua esistenza.

Per questo la pit1 breve delle lettere o ‘epistole” del Nuovo Te-
stamento & una terribile bomba a orologeria contro la schiavitit. E
la lettera di Paolo a Filemone a proposito dello schiavo di que-
st'ultimo, Onesimo. Si tratta di una lettera brevissima, una piccola
nota, un bigliettino che Paolo scrisse per difendere uno schiavo che
era fuggito dalla casa del suo padrone ed era andato a Roma, dove
aveva incontrato Paolo, che l'aveva convertito e battezzato. A quel
punto Paolo scrisse al padrone dello schiavo: «Te lo rimando (...)
non pilt perd come schiavo, ma molto pit che schiavo, come fratel-
lo carissimo. (...) Accoglilo come me stesso» (Lettera a Filemone,
1,12-17). Questa ¢ una dichiarazione durissima contro la giustifica-
zione della schiavitti. Ogni teologia o & liberatrice o non é teologia.

127



Che relazione c’e fra questa riflessione teologica o sabiduria in-
dia e le Comunita ecclesiali di base, qui in Chiapas?

Nelle comunita indigene, rigorosamente parlando, non c’é po-
sto per le Comunita di base. Nelle comunita indigene non c’é nes-
sun vuoto che possa essere colmato dalle Comunita ecclesiali di
base. Queste sono una risposta alla societda massificata delle citta,
esprimono un modo di vivere la carita 1a dove questa & negata dal-
le condizioni stesse di anonimato della vita urbana.

Nelle grandi citta, I’anonimato e 'anomia (la mancanza di punti
di riferimento) sono terribili. Uno non conosce la gente che abita
nel suo stesso caseggiato. In citta ci sono poche relazioni di vicina-
to, poca vita in comune fra vicini. Le persone hanno le loro amici-
zie in altri quartieri. Parlano con loro per telefono e si incontrano
poco. Ciascuno custodisce gelosamente la propria intimita, e se
uno conosce, per caso, la ragazza del quarto piano, & perché tutti i
giorni la incontra alla fermata dell’autobus. Forse conosce il suo
nome e dove lavora, ma la relazione termina qui.

Non si puo vivere la carita quando tutte le relazioni sono se-
condarie o funzionali. Questa situazione delle citta e la motivazio-
ne sociologica delle Comunita cristiane di base. Sono piccole co-
munita umane nelle quali si puo praticare la carita reciproca e vi-
vere un senso comunitario. La carita, che é il primo comandamento
datoci da Gesu Cristo, nelle grandi citta si puo vivere solo in que-
sto modo. Per questo dico che le Comunita ecclesiali di base sono
pensate per i luoghi dove non c’é comunita; nel contesto delle co-
munita indigene non ce n’é bisogno.

Pero io so che nell’ambiente rurale - per esempio nello Stato
messicano di Morelos, dove lavoro - le Comunita di base si sono
diffuse con successo.

Si, non sto dicendo il contrario. Sto parlando della differenza
che esiste fra la citta e le comunita indigene. Le comunita indigene
sono gia comunita. Tutti si conoscono. Per cui quando chiediamo
agli indigeni: «Cosa pensate delle Comunita di base?», loro rispon-
dono: «No, signor Vescovo, tu vuoi che ci dividiamo, vuoi spezzet-
tarci. Siamo gia una comunita. Ci chiedi di formare un gruppo di

128



comunita separate». Questo va bene per le citta, ma una comunita
di duecento famiglie in cui tutti si conoscono e gia una «comunita
di base», anche se, da un punto di vista tecnico, & diversa da cio
che chiamiamo Comunita di base. I due fenomeni quindi non han-
no punti di contatto.

Quindi, secondo lei, credere che gli indigeni abbiano bisogno di
questo tipo di comunita si potrebbe definire una forma di attivi-
ta ecclesiale di tipo colonialistico?

Tutto dipende da come si agisce. Se arrivo in una comunita e,
senza chiedere nulla, impongo un determinato modo di fare le co-
se, allora rischio di provocare fratture nella comunita. Ma quando
vi sono riunioni domenicali di 2, 3, 4, 5 o pitt comunita, allora e
giustificato incoraggiare il formarsi di gruppi di riflessione e di
scambio. Ma nella singola comunita, che poi ¢ la loro «comunita di
base», questo non & necessario. Strutturalmente parlando, le Co-
munita di base funzionano nel mondo della massificazione urbana,
mentre le comunita indigene sono gia comunita di per sé. Sono
mondi diversi e hanno percorsi diversi.

Don Samuel, ritorniamo a una cosa che lei ha toccato breve-
mente. Puo soffermarsi di piui sul ruolo che svolgono i miti nel-
la Teologia India? Servono a ricreare, a sacralizzare le realtd
quotidiane, a dare loro un significato?

Si. Per loro il mito e l'equivalente del processo di astrazione nel
nostro modo di fare teologia. Noi elaboriamo formulazioni astratte,
come «la vita € immortale» o «eterna». Fra gli indigeni non vi sono
affermazioni di questo tipo. Esistono narrazioni nelle quali si riflet-
te o si manifesta un insegnamento. Faccio un esempio storico: in
Guatemala c’é stato un presidente della repubblica che, per ragioni
di mercato, ha concesso agli indigeni di coltivare caffé, di avere
proprie piantagioni. Col passare del tempo sorge un mito secondo
il quale Dio da a un indio il chicco di caffe. Non si tratta di una de-
formazione dei fatti: il mito conserva anche i nomi. Per¢ i fatti si
trasformano in un mito attraverso cui le realta quotidiane riacqui-
stano significato. E il loro modo di effettuare 1’astrazione. La narra-
zione mitica si trasforma in un insegnamento che si trasmette di

129



generazione in generazione. Il mito € soggetto a riletture, viene in-
terpretato in modi diversi, & sottoposto a un processo continuo di
rielaborazione. Questo ¢ il loro modo di riflettere. Sarebbe lungo
raccontare il mito maya della creazione e descrivere il modo in cui
oggi gli indigeni lo leggono come strumento di analisi sociale. Si
tratta di un altro modo di parlare della creazione.

Pensare a Dio in termini indios significa pensarlo con caratte-
ristiche complesse, che non hanno nulla a che fare con la for-
mulazione razionalistica della teologia cristiana. Per esempio, il
concetto di dualita deve influire sulle credenze e le pratiche del-
la Teologia India. 1l pensiero meso-americano procede per dua-
lita. Nella concezione della divinita esistono il bene e il male, il
femminile e il maschile, la vita e la morte. Queste caratteristi-
che sono state incorporate nel tessuto della Teologia India?

La ‘“teologia” o sabiduria india, piti che essere costruita teorica-
mente, se cosi possiamo dire, nasce come un’espressione di vita.
Possiamo indubbiamente articolarla e sintetizzarla per poterla
esprimere in modo migliore, ma questa ¢ gia una cosa che fin dal-
l'inizio abbiamo indicato come una delle differenze che esistono fra
la teologia occidentale e la sabiduria india. Sono due fenomeni di-
versi che procedono in maniera distinta.

Le espressioni della “sabiduria india” si nutrono della vita stessa,
non di pensiero e di riflessioni astratte come nel caso della teologia
occidentale. Di conseguenza non c’é frattura fra la vita della comu-
nita e la riflessione di questo pensiero vissuto. Nelle culture indi-
gene si vivono quelle dimensioni che si devono argomentare chia-
ramente.

Ma non dobbiamo dimenticare che ci troviamo di fronte a cul-
ture aggredite, a culture oppresse che solo in tempi molto recenti
cominciano ad avere diritto di cittadinanza nel continente. Comin-
cia ora a manifestarsi questo fenomeno, che gia esisteva all’interno
delle comunita, ma in modo occulto. Sorgono condizioni che per-
mettono loro di esprimersi con maggior liberta. Questa vitalita che
si sta manifestando e tuttavia limitata dal fatto che le culture non
sono rimaste integre. Vi sono culture che sono state spezzate e vi
sono cose degli antenati che non sono conosciute. Pensi, ad esem-

130



pio, ai codici e agli oggetti che vennero distrutti. Si deve dunque
ricostruire tutto cio e farlo rivivere.

In un’intervista lei una volta ha affermato: «Dobbiamo racco-
gliere la sfida lanciata dal Vaticano I1, che ha esortato ad incar-
nare il messaggio biblico nelle culture viventi». Come lo si puo
realizzare?

Bene. Mi permetta di abbozzare un piccolo panorama storico.
Dopo la Conquista, i missionari si basarono su una frase di
sant’Ireneo, che pero era male interpretata: «Fuori della Chiesa non
c’e salvezza». A quella frase, presa rigidamente alla lettera, fu at-
tribuito un significato che non era quello che sant’Ireneo le voleva
dare. Si arrivo cosi a negare la presenza salvifica di Dio al di fuori
della Chiesa e del mondo ecclesiale. Per quei missionari, tutto il re-
sto era tenebra. Anche molte immagini bibliche vennero mal inter-
pretate in quel modo. Pensiamo ad esempio alla barca di san Pie-
tro, su cui & obbligatorio salire per superare la tempesta e giungere
salvi nel porto. Cosi avvenne anche per 1'arca di Noé: su indicazio-
ne divina, Noé costrui una nave e vi fece salire tutti gli animali e
anche la sua famiglia. Tutto il resto mori. Trasposta nella storia del-
la Chiesa, I’arca si trasforma nella nave che solca il mare della sto-
ria trasportando coloro che sono destinati alla salvezza. Chi rimane
fuori non si salva. E un’interpretazione abbastanza superficiale,
perché ad esempio Noe non mise balene né pesci nella sua arca,
eppure le une e gli altri si salvarono dal diluvio.

I missionari erano esclusivisti. Nei Vangeli tuttavia lo stesso
Gest Cristo dice che vi sono altre pecore che stanno in un altro re-
cinto, ma che saranno un solo gregge (cfr. Vangelo di Giovanni,
10,16). L’Apocalisse parla di coloro che portano un sigillo sulla
fronte e di un’altra moltitudine che pure si salvera.

Secondo la visione cristiana tradizionale, Dio vuole effettiva-
mente la salvezza di tutti gli uomini, non vuole che nessuno
muoia, ma che il peccatore si converta e viva. Quindi la salvezza e
universale. Dio vuole la salvezza di tutti, e se la vuole realmente,
questo significa che ha manifestato la sua presenza in ciascun
gruppo umano. I padri greci e latini hanno chiamato tutto cio «i
semi del Verbo» nelle culture.

131



Quando giunsero in queste terre, i missionari subirono un
trauma tremendo perché videro migliaia e migliaia di persone di
antiche civilta che non conoscevano la religione cristiana. Allora si
affannarono a battezzarle, perché, secondo loro, senza battesimo
quelle persone non avrebbero avuto la salvezza. Dovevano conver-
tirle e battezzarle. Di qui I'impegno ad accelerare quel processo di-
struggendo templi, bruciando codici, abbattendo stele e statue. Al-
trimenti quella gente sarebbe stata condannata.

Tutto cid accadeva in un contesto di terribile angoscia. Quei
missionari ignoravano qualcosa che pure é stato rivelato, ossia che
Dio ha espresso la volonta di manifestarsi universalmente a tutti
gli uomini.

Possiamo anche confrontare alcuni inni babilonesi con i salmi
biblici. Di fronte a certi passi, uno arriva a pensare: la tradizione
babilonese possiede le stesse tematiche di un salmo biblico, pero e
migliore, ha maggior densita religiosa. Oppure prendiamo la storia
del diluvio. In tutte le religioni del Medio Oriente, come in molte
altre, esiste il racconto di un diluvio universale, piltt 0 meno simile
a quello biblico. Vi & anche una qualche rivelazione del tempo fu-
turo.

Bisognerebbe guardare da vicino i libri delle varie religioni e
paragonare le loro mitologie per trovarvi la rivelazione pre-esisten-
te. I primi missionari non ebbero una teologia che li aiutasse a far
questo. Confesso che nella loro situazione io non sarei stato miglio-
re di loro, perché la teologia dell’epoca condizionava il pensiero,
costringendolo nello stretto ambito di una cultura.

Cosi venne imposta agli indigeni la cultura occidentale, e non
fu lasciata loro altra alternativa se non adottarla per divenire cri-
stiani. Le loro matrici culturali ancestrali non furono accettate. Cer-
ti teologi parlano di inculturazione. Anche il cristianesimo dei primi
secoli era stato inculturato nella tradizione ellenistica. Cio che inve-
ce avvenne in tutto il continente americano fu l'imposizione della
cultura occidentale come unica manifestazione possibile della fede
cristiana. In luogo di un’inculturazione della Buona Notizia, si
produsse un appiattimento culturale. Questo non significa dire
che non c’e stato niente di buono nell’evangelizzazione, ma neppu-
re si puo dire che il processo che ho descritto sia stato benefico.

132



Per ignoranza si compi una distruzione della dignita della per-
sona. Il concilio Vaticano II ci riporta alla necessita di riconoscere le
manifestazioni di Dio nelle culture. Ricordiamo «i semi del Verbo».
Riprendo il tema in altro modo perché si possa comprenderlo me-
glio. Se I'evangelizzazione consiste nell'imporre una cultura come
unica manifestazione possibile della fede cristiana distruggendo
tutte le altre, perché Dio ha consentito che esistessero tante cultu-
re? E perché Cristo stesso si & incarnato nella cultura ebraica, una
cultura emarginata, in un luogo remoto, al punto che fu detto: «Da
Nazaret puo venire qualcosa di buono?» (Vangelo di Giovanni,
1,46).

Se il Vangelo deve essere annunciato, in che modo deve essere
presentato perché non vi sia una distruzione culturale? Se vado a
predicarlo e con questo distruggo le culture per imporre una mo-
nocultura universale, non sto comprendendo il fenomeno delle di-
verse culture. Cio che dobbiamo dunque capire & che Dio si & ma-
nifestato in questo pluralismo culturale e che, come dice Paolo, tut-
ti i popoli sono chiamati a formare un nuovo popolo di Dio, che
non é costituito da una tribit che parla una sola lingua come il po-
polo giudaico, perché questo popolo nuovo & un popolo di popoli,
& la convocazione di tutti.

Quando Paolo ad Atene vide 'altare dedicato «a un dio igno-
to», disse agli ateniesi: «Colui che, senza conoscerlo, voi adorate, io
ve lo annuncio» (Atti degli Apostoli, 17,23).

San Paolo disse cio?

Si, disse testualmente: «Ateniesi, vedo che, in tutto, siete molto
religiosi. Passando infatti e osservando i vostri monumenti sacri,
ho trovato anche un altare con l'iscrizione: “A un dio ignoto”. Eb-
bene, colui che, senza conoscerlo, voi adorate, io ve lo annuncio»
(Ibidem, 17,22-23).

Oggi, dovunque andiamo, comprendiamo che l'evangelizzazio-
ne che si fece non era rivolta a far nascere chiese incarnate, o chiese
autoctone. In queste si sviluppano un proprio modo di pensare,
una propria lingua e propri simboli culturali per esprimere la fede
- la propria fede e non quella di altri. Questo & I'impegno attuale
nel continente latinoamericano, come dicevamo prima.

133



L’applicazione del termine “teologia’ al pensiero religioso indi-
geno quali problemi presenta?

Gli stessi indigeni preferiscono 1'uso del termine sabiduria. La
teologia & sistematica, astratta. Tale astrazione e estranea all’indi-
geno che vive una vita comunitaria e si nutre sia della contempla-
zione della natura che dei sogni profondi. I sogni sono molto im-
portanti. Per esempio, nel momento in cui gli indigeni si accinge-
vano a far ritorno ad Acteal, decisero di non tornare perché alcuni
ebbero sogni profetici o premonitori. E chiaro che incise anche
I'analisi della situazione, ma l'interpretazione dei sogni fu decisiva.
Dissero: «Non possiamo tornare adesso, c’é questo presagio». A
raccontare i propri sogni furono in particolare una donna anziana,
un vecchio e tre altre persone. | cinque erano concordi nell’inter-
pretarli come un presagio: «Non ¢ il momento opportuno per ri-
tornare».

Vediamo quindi che Dio si manifesta in molti modi e che nelle
culture indigene la fede e la riflessione su di essa si compenetrano
e si nutrono in molti modi di tutte le diverse situazioni. Le convin-
zioni cristiane furono vissute ed espresse in una cultura occidenta-
le, e adesso che si tratta di esprimerle attraverso le proprie matrici
culturali indigene si va incontro a uno sfasamento. L’evoluzione
psicologica della gente é stata piti rapida di quella delle sue espres-
sioni culturali. Quindi vi sono segni che sono diventati inadeguati
e non riescono a esprimere cid che la gente vuol dire. Devono esse-
re vissuti in modo nuovo per acquistare un nuovo significato.

Owvvero questi segni sono soggetti a un processo tale che, se non
5010 sopravvissuti, 0ggi vengono rivissuti o reinventati?

Si, & cosi. Faccio un esempio. Perché lei porta gli orecchini?
Qual e la sua risposta?

Perché si usa cosi.

Ecco la sua risposta: questa & l'usanza, mi dice. Ma quello che
lei probabilmente non sa & che erano un segno di schiavitu. Gli
schiavi liberati si perforavano 1’orecchio, simboleggiando cosi la lo-
ro fedelta al padrone, che in quel momento non era pit il padrone

134



perché li aveva liberati. Percio lo schiavo che amava il suo padrone
diceva: «Non vado via, padrone, voglio restare qui». E si perforava
I’orecchio come segno di fedelta, mettendosi gli orecchini. Dunque
I"orecchino ci ricorda la schiavitii. Pero oggi non ha pitt questo si-
gnificato. Oggi & un ornamento, un’espressione di bellezza.

Un altro esempio: cosa facciamo in genere quando uno muore?
Cosa portiamo sulla tomba? Fiori. Perd noi non crediamo, come i
romani, che vi siano deéi che vengono a odorare i fiori; non & per
questo che portiamo fiori ai morti. E un ricordo, un omaggio che
intendiamo esprimere con qualcosa di bello della natura. Senza
dubbio ricordare i vecchi significati di questo gesto puo contribuire
a dargli nuova intensita. A uno stesso segno abbiamo dato un si-
gnificato diverso.

Con questi esempi ho voluto illustrare cio che manca nelle co-
munita indigene. Molti segni risultano sfasati perché non potevano
essere manifestati apertamente, erano repressi. Dunque la loro evo-
luzione fu bloccata e gli indigeni adesso non hanno segni culturali
adeguati al loro pensiero religioso attuale. Devono ricrearli.

Cio che lei ha spiegato chiarisce la risposta che viene spesso da-
ta a domande fatte da noi antropologi nelle ricerche sul campo.
Gli intervistati ci dicono: «Si fa cosi», oppure: <E l'usanza»,
come io le ho risposto a proposito degli orecchini. Sembrerebbe
che certe cose non abbiano pint un significato profondo, o nel
migliore dei casi che ’abbiano perso, ma che possano essere ri-
vissute e/o acquistare un significato nuovo.

Alcune cose si sono perse. Pero alcuni segni possono risorgere,
¢ possibile dare loro un altro significato. Non e improbabile che di
fronte a questa rinascita alcuni dicano: «Gli indios stanno tornando
al paganesimo». Per noi, dall’esterno, quel segno pud sembrare
inadeguato, pero loro gli stanno dando un altro significato. Ma non
possiamo dire che abbia gia un significato diverso. Questo fa parte
del processo di recupero.

O di "rifunzionalizzazione’, come dicono alcuni accademici co-

me Alfredo Lopez Austin. Credo che queste elaborazioni cultu-
rali non possano essere definite ‘paganesimo’.

135



No. La parola paganesimo é discriminatoria e ignora tutto quel-
lo che abbiamo detto sulla rivelazione di Dio nelle culture.

Don Samuel, sappiamo che teologia significa ricerca da parte
dei credenti di una comprensione della fede. E il tentativo di
dimostrare la sua razionalita a coloro che ne domandano le ra-
gioni. Viene anche definita come lo sforzo per chiarire l'inse-
gnamento della rivelazione di fronte alle esigenze della ragione.
Significa dunque applicare la ragione ai misteri della fede.
Questo cammino della razionalita é profondamente segnato da
schemi astratti presi dal mondo greco. Lei pensa che una vera
Teologia India dovrebbe radicarsi negli schemi del pensiero ra-
zionale, mitico e simbolico dei popoli amerindi?

Si. 1l concetto di teologia da lei delineato e esattamente il con-
cetto occidentale di teologia. Per questo diciamo: «No, non e per
noi». E cid che ho voluto dire e che si ritrova qua e 1a nel corso
dell’intervista.

Stiamo vivendo un momento emozionante nella storia
dell’America Latina, il momento in cui I'indio riemerge come sog-
getto della storia e non piti come oggetto. Sta emergendo con la sua
personalita: la sua parola comincia ad avere risonanza e si sta ini-
ziando a considerare il fatto che l'indio possiede una dignita, che
I'uguaglianza suppone che il diverso venga riconosciuto in quanto
tale, sia teoricamente che praticamente. L’arricchimento che ne de-
riva per tutta la vita del nostro paese, e non solo per 1’ambito reli-
gioso, viene alla luce molto bene negli Accordi di San Andrés.>
Questi accordi ratificano il riconoscimento delle culture indigene
del Messico e dicono che, se non si da spazio e libera espressione
alle culture indigene di questo paese, si perdera una ricchezza che
scomparira irreversibilmente. Questa ricchezza é costitutiva del
nostro stesso essere messicani.

I valori delle culture indigene hanno diritto di cittadinanza. Ri-
conoscerlo significa molto pilt che esprimere un semplice rispetto
di tipo museale, come si fa con i resti archeologici. No, dobbiamo
consentire la loro rivitalizzazione, dobbiamo far si che vengano

5Vedi p. 75.

136



pienamente riconosciuti gli usi, la vita, le leggi delle comunita con i
loro concetti di diritto.® Dicendo ‘riconoscere’, intendiamo esigere
che sia dato loro uno spazio perché possano manifestarsi e svilup-
parsi, in modo che poi arricchiscano veramente la nostra vita. Nes-
suno di noi ha ricevuto un’educazione aperta a riconoscere negli
indigeni i nostri antenati. No, nel paese - per lo meno era cosi
quando mi insegnarono la storia del Messico - tutto iniziava con la
Conquista, come se prima non fosse esistito niente. Invece gli eu-
ropei, e particolarmente gli spagnoli, riconoscono ad esempio di
avere per antenati popoli come i visigoti o gli ostrogoti. Noi non
abbiamo nulla di simile. Diciamo: «Si, siamo indios», ma & come se
dicessimo: «Si, ho la pelle color bronzo», senza ammettere aperta-
mente la nostra discendenza dagli indigeni. Forse arriviamo ad
ammettere che siamo nati da una mescolanza e che questa mesco-
lanza ha originato il popolo messicano, perd non vogliamo andare
oltre. Ma per un indigeno non é cosi.

Se chiediamo a un indigeno chamula: «Tu chi sei?», lui risponde:
«Sono chamula». «Quindi non sei messicano?». «Sono chamula e
messicano». Ma se chiedono a me: «Sei messicano?», io rispondo:
«Sono messicano». «Sei indio?». «Beh, un po’ di quel sangue ce
I'ho...». Non abbiamo la consapevolezza di essere un popolo pluri-
culturale.

Questa ignoranza ha grandi conseguenze. Non si tratta soltanto
di dichiarare che vi sono indios, bensi di avere coscienza del fatto
che il Messico & un paese pluriculturale,” che loro e noi insieme
formiamo questo complesso che si chiama Messico. Di conseguen-
za, gli indios devono essere posti sullo stesso piano, con gli stessi
diritti, e bisogna dare spazio allo sviluppo delle culture.

Queste cose ridanno un soffio di vita anche a un mondo occi-
dentale agonizzante e dominato dall’economia. II mondo occiden-

® N.d.t. - 11 diritto indigeno & basato su concezioni diverse da quelle su
cui si fonda il diritto occidentale. Ad esempio, se uno uccide un padre di
famiglia, la sua condanna sara di compiere il lavoro che quest’ultimo face-
va a favore della sua famiglia. E uno dei punti che erano stati inclusi negli
accordi di San Andrés.

7N.d.t. - In Messico sopravvivono 56 culture indigene, molte delle qua-
li hanno anche lingue diverse.

137



tale € un mondo egoista e individualista. Invece il mondo delle cul-
ture indigene & un mondo comunitario.

Mi lasci raccontare una storia che esprime la differenza fra que-
sti due mondi e i loro processi educativi. Un giorno ero in una
chiesetta e alla mia destra c’era un bimbo meticcio con la sua
mamma. Lei era in piedi e il bimbo era seduto per terra. Dall’altro
lato c’era una mamma indigena con il suo bambino, anche lui se-
duto sul pavimento. Mentre stavo predicando, il piccolo meticcio
ando a gattoni fin dove si trovava il bimbo indigeno, gli diede uno
schiaffetto e torno dalla sua mamma. Questa non lo rimprovero,
ma si limito a fare un gesto con la mano come per chiedergli: «Per-
ché I'hai fatto?». Il bimbo indigeno si mise a piangere. Una parroc-
chiana gli diede un dolce per calmarlo. Il bimbo indigeno prese il
dolce, ma si rivolse alla mamma e alla sorellina per farlo assaggiare
a loro prima di mangiarlo lui.

Qui abbiamo due tipi di educazione. Una di rifiuto dell’altro e
aggressiva, I'altra comunitaria. Fin dall'infanzia, il piccolo meticcio
impara a disprezzare il piccolo indio, ad aggredirlo, mentre que-
st'ultimo impara a condividere,

Un altro aneddoto. Alla fine dell’anno scolastico, un bambino
incontra un maestro che dopo 'esame sarebbe andato via. Il bam-
bino si mette a piangere. «Perché piangi?», chiede il maestro. «Per-
ché domani tu te ne vai, fratello Carlo, e non resti con noi». «Do-
mani me ne vado, dopo 'esame, perd tornerd qualche volta per
vedere come applicherete cio che ora abbiamo imparato». Non sa-
pendo come consolarlo, il maestro gli da una caramella. Il bambino
viveva in una comunita isolata. Dove avrebbe mai potuto trovare
una caramella? La guarda e la prende. Il giorno seguente, dopo
'esame, si alza in piedi e dice, davanti a una dozzina di compagni:
«Fratelli, voi non c’eravate quando sono andato a salutare il nostro
fratello Carlo e lui mi ha dato questa caramella. Ora la divido con
voi». Il bambino rompe la caramella in tanti pezzetti, perché cia-
scuno ne possa prendere uno.

Questo ¢ il modo di pensare comunitario. Proviamo allora a
immaginare cio che i valori comunitari indigeni possono offrire a
un mondo egoista. Un mondo nel quale anche i gruppi sociali e le
associazioni di cittadini hanno un’impronta individualistica. Non

138



sono orientati alla condivisione, ma alla competizione con gli altri.
Storie come questa, grazie a Dio, ci danno la speranza di una tra-
sformazione della nostra societa. Ci troviamo in un momento stori-
co in cui dobbiamo ascoltare i nostri fratelli indigeni.

139



