
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Estratto da: 
 
 

Jean Robert 

CRISI. La rapina impunita. 

 Come evitare che il rimedio sia peggiore del male 

(collana Ripensare il mondo, Mutus Liber, 2014)

http://www.mutusliber.it/ripensare.html


19 

Introduzione 
La crisi è solo una rapina di denaro? 

 
 
 
 
 
Secondo alcuni calcoli, la crisi ha causato a livello mon-

diale perdite equivalenti a 15 milioni di milioni di dollari,1 
cioè un 15 preceduto dal simbolo del dollaro e seguito da 
dodici zeri. Nel mondo, 59 milioni di salariati avrebbero per-
so il lavoro. È stato inoltre pubblicato che, solo negli Stati 
Uniti, all’inizio del 2009 sono andati distrutti 850.000 posti di 
lavoro al mese. 

Il 15 settembre 2008, il presidente Bush rifiutava di ri-
spondere a una chiamata di suo cugino George Walker, capo 
della gestione finanziaria di Lehman Brothers, e in tal modo 
disattendeva la sua richiesta di salvataggio lasciando che Leh-
man Brothers fallisse. Nei mesi seguenti, tuttavia, lui e il suo 
successore hanno messo a disposizione per il salvataggio 
delle banche 11 milioni di milioni di dollari: l’equivalente di 
tutti i profitti di tutte le imprese americane dall’inizio del 
XXI secolo (cfr. Stewart, 2009, pp. 59-81; Aa.Vv., 2009a).  

Il 15 settembre 2009 hanno avuto luogo alcuni atti rivolti a 
correggere le cause del fallimento esemplare che un anno 
prima era stato quasi il preludio del collasso dell’economia 
mondiale. La domanda che stava sulla bocca di tutti era: è 
stata imparata la lezione? Quel giorno, in un discorso a Wall 
Street, il presidente Obama affermava che «Wall Street non 
avrebbe mai più agito con tanta irresponsabilità». Diceva 
inoltre che «i mercati possono sbagliare» (sic) e che «la man-

 
1 Un milione di milioni = un trilione. 



20 

canza di buon senso può condurre all’eccesso e all’abuso». 
Gli eventi successivi al fallimento di Lehman Brothers «ci 
hanno portato sull’orlo dell’abisso», ma, aggiungeva, «un an-
no dopo dobbiamo avviare le riforme che eviteranno che 
questo tipo di crisi si ripeta». 

È stata imparata la lezione? Sì, ma questo libro cerca di 
mostrare che è stata una lezione molto incompleta, quando 
non errata. Obama aveva dichiarato anche: «Wall Street non 
ha bisogno di aspettare nuove leggi per fare cambiamenti». 
In altre parole, rivolgeva un’esortazione agli uomini della fi-
nanza, la cui «irresponsabilità» aveva minacciato di condurre 
l’economia mondiale al fallimento, sollecitandoli a cambiare 
le loro pratiche con un atto di buona volontà. Ma gli uomini 
della finanza vedono soltanto problemi finanziari a cui dare 
risposte finanziarie. Einstein diceva che per curare un male 
non bisogna chiedere l’aiuto di quelli che l’hanno causato. La 
situazione richiederebbe misure politiche radicali e innovati-
ve, ma neppure i governi sono in grado di adottarle, perché 
sono tutti ostaggio dell’economia e dei padroni di Big Money 
[il Grande Denaro]. Se democrazia significa «potere del po-
polo», non esiste qualcosa di simile a una democrazia e non 
c’è nessuna istanza che veramente «rappresenti il popolo». 
Con ciò non voglio dire che tutti i governi siano necessaria-
mente dittatoriali, ma che praticamente tutti confondono gli 
interessi del popolo con quelli del capitale. «Imparare la le-
zione» in profondità significherebbe reinventare la politica e 
collocare l’economia al posto che le appartiene. Ma come sa-
pere qual è questo posto finché Big Money e la Politica Globa-
le riescono a farci tacere ogni volta che cerchiamo di mettere 
sul tappeto questa domanda? Soltanto il popolo, che alla fine 
pagherà i piatti rotti, potrà in definitiva imparare la lezione e 
inventare rimedi. Gli uomini della finanza e i banchieri im-
parano a tornare a guadagnare nei giochi finanziari, ma al di 
fuori di questi giochi non capiscono realmente quello che 



21 

fanno. Una barriera epistemica ben custodita rende i loro atti 
impermeabili alla realtà comune. Ovviamente si definiscono 
‘realisti’, ma il loro principio di realtà è un principio di adat-
tamento opportunistico alla loro realtà separata. 

Nei quattro paragrafi precedenti non ho potuto evitare di 
usare parole che a loro volta fanno parte del male e non pos-
sono essere rimedi. Cercherò ora di liberarmene, di cambiare 
registro, scala, prospettiva, cosa che non sarà facile. Comin-
cerò con un viaggio non attraverso i numeri, ma attraverso 
gli umori della crisi. L’umore di colui che scrive queste righe 
è rabbia, spero che sia una rabbia carica di dignità. 

 

In che modo un parto dell’immaginario di chi sta in alto 
colpisce la gente che sta in basso 

Alcuni mesi dopo aver fatto la sua comparsa fra le nubi 
della speculazione internazionale, l’ombra della ‘crisi’ è di-
ventata tenebra sulla terra. Nella misura in cui ha toccato ter-
ra, l’angosciante lotta per l’oggi ha lasciato il posto alle 
preoccupazioni per il domani. Ma anche là in alto, dove è co-
minciata, non provoca più lo sbalordimento e il si salvi chi 
può dei primi giorni. Di fronte a un male che comincia ad es-
sere conosciuto e all’apparente assenza di vie d’uscita, che 
fare, se non sperimentare posizioni che permettano la mas-
sima comodità possibile nella scomodità, come quando si 
cerca di addormentarsi in un letto disfatto? Dopo la fase acu-
ta rappresentata dalla ‘crisi’ propriamente detta, si è passati 
alla fase cronica e all’adattamento ‘a quel che viene’ 
(un’espressione carica di cattivi presagi). 

 

Al crocevia 

Chi scrive questo saggio ritiene che adattarsi ‘a quel che 
viene’ sia un atto di capitolazione e che ci siano modi creativi 
di continuare a sapersi in crisi senza necessariamente morire 



22 

di fame. Essere in crisi significa letteralmente essere a un cro-
cevia, a un momento di decisione su quale rotta seguire, qua-
li campi coltivare e di quale territorio prendersi cura. La pa-
rola crisi significa pericolo e nello stesso tempo opportunità, 
possibilità di un’opzione nuova. Il peggio che potrebbe suc-
cedere è che la crisi, cessando di essere una minaccia nel cie-
lo di domani incerti, si radichi nel suolo come una certezza 
di maggior miseria e, cessando di essere un’opzione, diventi 
una miserabile normalità: nuove miserie con meno libertà, 
nuove sofferenze e meno opzioni. È questa la ricetta dei nor-
malizzatori? Contro questa nuova fatalità economica voglio 
proporre una riflessione che inviti a penetrare fino al fondo 
per aprire l’immaginazione a possibilità nuove. Il fondo è la 
questione della sussistenza, l’inconscio represso dell’econo-
mia. 

 

La grande illusione degli uomini della finanza 
e l’immaginario finanziario 

Là in alto, ma anche qua in basso, non mancano quelli che 
vogliono che tutto torni ad essere ‘come prima’. Se si chiede 
loro se il mondo è cambiato, rispondono: «Certo che no». In 
alto come in basso, questi fautori di una normalità ricostitui-
ta mi sembra che condividano lo stesso immaginario: sono 
prigionieri degli stessi sogni. Ma quelli che stanno in basso 
condividono il sogno senza condividerne i benefici né i costi, 
perché l’economia finanziaria fin dalle sue origini è servita a 
pompare ricchezze verso l’alto. È una specie di pompa aspi-
rante dei frutti del lavoro e del saccheggio della natura, che 
dal basso spinge verso l’alto le ricchezze derivate da queste 
spoliazioni: una Pompe à Phynance, come direbbe il poeta Al-
fred Jarry (Jarry, 1896). L’immagine della pompa aspirante si 
applica in particolar modo ai grandi magazzini che, instal-
landosi nelle nostre città, portano al fallimento i negozi loca-



23 

li, distruggono le relazioni di mutuo sostegno fra le attività 
di strada ed esportano i profitti realizzati. 

Opportunità e pericolo: se è percepita come un’opportuni-
tà, la crisi può essere una possibilità di ristrutturazione del-
l’economia e della sussistenza locali, due parole che indicano 
sempre più chiaramente due realtà a volte complementari, 
ma distinte. C’è tuttavia il pericolo che nuove paure della 
crisi servano a distruggere sia l’economia popolare che la 
sussistenza della gente. 

Là in alto, troppe voci ci dicono che dovremmo già essere 
usciti dalla zona delle turbolenze, mentre coloro che pilotano 
ciò che chiamiamo ancora ‘l’Economia’ annunciano alla bra-
va gente che si comincia a intravedere una schiarita dopo un 
ultimo ammasso di nuvole nere. Temo che intravedano più 
ipermercati, più complessi residenziali dove una volta c’era-
no campi coltivati comunitariamente e meno capacità di op-
porre resistenza ai loro progetti. Quando gli uomini della fi-
nanza e gli economisti al loro servizio giocano a imitare i me-
teorologi che ci dicono che tempo farà domani, può darsi che 
abbiano ragione per domani ma non per dopodomani, o vi-
ceversa. A differenza dei meteorologi, che di solito non agi-
scono volontariamente sul clima, coloro che predicono il 
clima economico intendono essere i professionisti che realiz-
zeranno le loro visioni. Certamente sanno che, in materie 
dominate dall’incertezza, tutto è possibile. Ma l’incertezza 
dell’economia finanziaria è molto diversa da quella del tem-
po che farà o non farà domani. Non si tratta di un fenomeno 
meteorologico in cui l’incertezza deriva dalla complessità di 
fatti oggettivi contraddittori. Si tratta di una situazione in cui 
i fatti rispecchiano l’opinione generale sulla probabilità che 
si realizzino. Per questo gli uomini della finanza, e gli eco-
nomisti che pretendono di aiutarli a realizzare le loro visioni, 
pretendono anche di manipolare l’opinione pubblica. Nell’e-
conomia finanziaria, i ‘fatti’ sono in gran parte fenomeni di 



24 

opinione. Quest’ultima frase equivale a una sorta di diagnosi, 
semplificata in modo che i congiunti della paziente possano 
comprenderla, di ciò che sta succedendo alla signora Eco-
nomia Finanziaria. La frase «i ‘fatti’ sono fenomeni di opi-
nione» si può intendere in due modi: come un’affermazione 
del carattere autoreferenziale dei ‘fatti finanziari’ e come un 
esempio del linguaggio molto speciale utilizzato dagli 
‘esperti’ quando esprimono le loro diagnosi e i loro pronosti-
ci su tali fenomeni con l’intenzione di farsi capire soltanto 
dagli altri ‘esperti’. In altre parole, mentre nelle alte sfere fi-
nanziarie si parla di fatti che hanno un riferimento debole 
all’esterno, come se avessero la propria causa e il proprio fi-
ne in se stessi, qui in basso si subiscono le conseguenze con-
crete delle astrazioni finanziarie come fatti molto reali di mi-
seria. Ci sono molte teorie, alcune non prive di bellezza ma-
tematica, su come l’opinione generale (o la psicologia del 
mercato) sui fatti finanziari finisca per provocarli. Manca 
una critica molto più difficile e complessa, meno formale, più 
frammentaria, su come l’opinione finanziaria crei oscurità 
sulle conseguenze lontane degli atti dei giocatori impegnati 
nei giochi finanziari. 

‘Fatti’ autoreferenziali, ‘realtà’ virtuali 

Chiamo autoreferenziali i fatti finanziari perché nel vocabo-
lario finanziario la parola ‘fatti’ ha scarsi riferimenti a realtà 
esterne, a differenza della parola albero che ha un oggetto di 
riferimento concreto là fuori (l’albero). Ciò vuol dire che nel 
gergo finanziario (che mette fra parentesi il mondo reale per 
meglio ridurlo a ‘valori’ astratti) i fatti possono non avere 
una realtà di riferimento al di fuori della sfera della finanza. 
Questo non significa che non abbiano ripercussioni qua in 
basso, ma che gli uomini della finanza utilizzano un linguag-
gio che serve a permettere loro di dimenticare le conseguen-
ze dei loro atti nel mondo reale. 



25 

Ciò equivale a dire che il discorso finanziario si muove 
sempre più in una sfera di autoreferenzialità che permette di 
definire i fatti finanziari e di negare i loro effetti qua in basso. 
Questo discorso è in se stesso, per ciò che dice e soprattutto 
per ciò che non dice, un’immensa macchina di rapina. Si do-
vranno dunque considerare due livelli esplicativi: c’è una 
spiegazione autoreferenziale in veste razionale e a volte ma-
tematica per quelli che stanno in alto, ma la teoria delle rela-
zioni causali fra questa sfera e le sofferenze di quelli che 
stanno in basso è ancora tutta da costruire. Farò un tentativo 
di chiarimento teorico di questo secondo ambito, ispirando-
mi a quegli storici delle idee economiche, come E. P. Thomp-
son o Karl Polanyi, che hanno tracciato i lineamenti di una 
storia dei perdenti in quella guerra contro la sussistenza che fin 
dagli albori della modernità ha seguito come un’ombra i 
passi dello sviluppo del capitalismo. Sebbene soltanto a livel-
lo di abbozzo, cercherò di delineare alcuni concetti per un’a-
nalisi di ciò che Ivan Illich chiamava trasferimenti netti di pri-
vilegi dai poveri ai ricchi. Questi trasferimenti sono moltepli-
ci: includono la classica ‘espropriazione del plusvalore ma-
schile’, ma anche molto altro, come la degradazione del lavo-
ro domestico a lavoro ombra al servizio dell’accumulazione 
del capitale, lo sfruttamento degli ambiti di sussistenza, 
l’espropriazione del tempo di vita e la distruzione dei limiti 
culturali allo sfruttamento dei poveri.  

La critica deve inoltre affrontare il fatto storico che l’eco-
nomia finanziaria moderna non ha niente in comune con le 
culture materiali di altre epoche e svolge una vera e propria 
guerra contro la sopravvivenza di quelle culture. 

Parole che riducono quelli che stanno in basso 
a dipendere dai saperi elaborati in alto 

Come rottami di satelliti che cadono sulla terra, le ‘paro-
lacce’ del mondo finanziario inquinano il linguaggio comu-



26 

ne. Ma ciò non vuol dire che ogni volta che in una conversa-
zione comune vengono fuori ‘parolacce’ come subprime, hed-
ge fund, vendita allo scoperto, regola del 2 e 20, speculazione al ri-
basso, società a destinazione specifica, permute di rischi di insol-
venza creditizia, ecc., chi le pronuncia abbia potere sui concetti 
con cui, là in alto, gli economisti e gli uomini della finanza 
costruiscono la loro realtà virtuale ignorando le sue conse-
guenze reali qua in basso.  

Quando credono che nessun estraneo ai loro circoli li 
ascolti, gli esperti si affrettano a spiegare a bassa voce che 
quelle parole si riferiscono a fatti che, contrariamente alla 
realtà concreta di un terremoto, hanno origine in ciò che ogni 
investitore pensa che gli altri pensino che lui pensi di quello 
che loro pensano… riguardo ai loro movimenti presenti e fu-
turi nella Borsa valori.  

«Alla fine - sembrano dire - ci capiamo: stiamo parlando 
di quello che insegnano tutte le teorie monetarie neo-libe-
riste». Cioè che i fatti finanziari sono fatti che hanno origine 
nell’immaginario finanziario prima di colpirci qua in basso.  

Naturalmente, le parole ‘autoreferenziale’ e ‘virtuale’ non 
significano ‘senza conseguenze qua in basso’! Al contrario, 
gli avvenimenti degli ultimi mesi insegnano che questi gio-
chi di specchi nel grande show della pubblica opinione gene-
rano anche tsunami virtuali, ma realmente distruttori di pa-
trimoni, previdenza sociale, risparmi, reddito e, soprattutto, 
modalità di sussistenza ancorate in culture concrete. Forse 
dobbiamo rivedere il concetto di ‘opinione pubblica’, che 
nelle alte sfere è manovrata dagli esperti che sono arbitri dei 
giochi letali della speculazione senza limiti. È ‘pubblica’ co-
me sono ‘pubbliche’ le piazze e le strade piene di macchine a 
un punto tale che non c’è più spazio per i ‘pubblici’ pedoni. 

 

 



27 

La crisi vista dai ‘pedoni’ dell’economia 

Questo è un saggio scritto da un pedone dell’economia 
che vuole rivolgersi ad altri pedoni dell’economia. Dopo es-
serci messi d’accordo sul fatto che non tutti fanno parte del 
grande pubblico allo stesso modo, ma che c’è il pubblico a 
piedi e il pubblico a cavallo, bisogna fare un’altra distinzione 
importante. Quando si paragona con un disastro naturale la 
catastrofe distruttrice di patrimoni che stiamo attraversando, 
si fa quella che i linguisti chiamano una metafora zoppa. Che 
bello che le metafore possano zoppicare! È quello che dà loro 
gioco nei due sensi della parola: mancanza di aggiustamento 
meccanico e spazio per giocare. Queste mancanze di preci-
sione o spazi di gioco sono falle attraverso cui può entrare la 
poesia. Ma questo testo vuole essere analitico, e di conse-
guenza, pur senza rifiutarlo, deve andare oltre il potere poe-
tico delle metafore. Nella sua fase acuta, la crisi non è stata 
né un terremoto né una burrasca, e tanto meno uno tsunami, 
anche se non solo i giornalisti, ma anche i più famosi mate-
matici delle finanze hanno parlato di tsunami finanziario. In 
realtà, il fronte di battaglia dove alcuni hanno guadagnato e 
molti hanno perso, dove sono sempre meno numerosi quelli 
che continuano a giocare e sempre più numerosi quelli che 
soffrono, dove molti sono i feriti e non pochi muoiono, non è 
paragonabile a una catastrofe naturale come un terremoto, 
un uragano o una siccità. Allora è una guerra, come sembra 
suggerire l’espressione ‘fronte di battaglia’? Chiedo scusa: 
anche questa è una metafora zoppa. 

 

La violenza dei ‘nemici mimetici’ e i ‘terzi innocenti’ 

Lo scenario in cui dall’alto ci ha gettato la crisi non è esat-
tamente un teatro di guerra, o almeno non in prima istanza, 
non nella sua origine. Ciò significa che la catastrofe economi-
ca, per quelli che stanno in basso, non è iniziata come una 
guerra a cui loro prendessero parte, ma come una fatalità di 



28 

cui erano vittime. Ovvero, se guerre ci sono state, i più non 
hanno partecipato ad esse in qualità di ‘nemici’ resi uguali 
dalla violenza, ma come ‘terzi innocenti’ condannati, se vo-
levano sopravvivere, a raccogliere i cocci. Sono stati vittime 
delle guerre dei ricchi, un po’ come i pedoni sono vittime delle 
automobili.  

Dire che la crisi non è in prima istanza una guerra non 
vuole affatto dire che non sia esente da conflitti violenti. Cer-
cherò tuttavia di mostrare che, più che ad una guerra, la crisi 
corrisponde a un modello di conflittualità paragonabile a 
quello dei trasporti motorizzati, immagine di una pace illu-
soria in cui la velocità permette al ricco di spogliare il povero 
del suo tempo di vita, mentre quest’ultimo spera di poter ac-
cedere al privilegio della lentezza motorizzata delle migra-
zioni pendolari. Questi paragoni non molto popolari sono il 
frutto di trent’anni di lavoro. Sono convinto che i trasporti 
motorizzati, e non solo l’automobile, sono oggi, come diceva 
Ivan Illich, il peggiore degli sfruttamenti. Lo posso di-
mostrare. Che poi nessuno voglia ascoltare la dimostrazione, 
questo è un altro discorso (cfr. Dupuy e Robert, 1976; Robert, 
1980). 

 

Il terzo fronte 

Né catastrofe naturale né vera guerra, la crisi economica è 
iniziata su un terzo fronte i cui movimenti primordiali non 
hanno origine nella natura, né nell’aperta violenza di altri 
uomini, ma nell’immaginazione collettiva. Quando l’imma-
ginario popolare si lascia contaminare dalle ragioni di quelli 
che stanno in alto, succede quello che succede quando i pe-
doni sognano un mondo di veicoli: si instaura una falsa pace 
sociale che conduce a una prevedibile catastrofe naturale, 
culturale e sociale.  

È stato proprio evocando questo terzo fronte, né evento 
naturale né, propriamente parlando, guerra, che il pittore 



29 

Francisco Goya scriveva: «Il sonno della ragione genera mo-
stri». Ivan Illich ha scritto in proposito: 

La causa di gran parte delle sofferenze è sempre stata 
l’uomo. La storia dell’umanità è tutta una lunga cronaca di 
schiavitù e di sfruttamento, per lo più tramandata dalle narra-
zioni epiche dei vincitori o dai canti elegiaci delle vittime. La 
guerra è sempre al centro di questa cronaca, la guerra e il sac-
cheggio, la carestia e la pestilenza che venivano sulla sua scia. 
Ma solo con l’era contemporanea gli effetti collaterali indeside-
rati delle cosiddette imprese pacifiche cominciano a gareggiare 
con la guerra quanto a capacità di seminare distruzione nel 
campo fisico, sociale e psicologico (Illich, 1977, p. 279). 

Secondo Illich, le devastazioni provocate dagli effetti di 
«imprese pacifiche» vanno distinte, da un lato, dai danni 
provocati dalle forze naturali, e dall’altro dalla schiavitù, dal 
saccheggio e dallo sfruttamento causati dall’avidità di uomi-
ni che possono essere nostri vicini. 

La natura e il prossimo sono soltanto due delle tre frontiere 
su cui l’uomo deve difendersi. È sempre stato riconosciuto un 
terzo fronte da cui può venire una minaccia fatale. Per restare in 
condizioni vitali, l’uomo deve anche sopravvivere ai sogni, che 
finora erano modellati e insieme tenuti a freno dal mito. Oggi la 
società deve elaborare dei programmi per fronteggiare i deside-
ri irrazionali dei suoi membri più dotati. Prima, era il mito a 
svolgere la funzione di porre dei limiti alla materializzazione 
dei sogni avidi, invidiosi, omicidi. Il mito prometteva all’uomo 
comune la sicurezza su questa terza frontiera, purché egli rima-
nesse entro i suoi confini. Garantiva invece la rovina a quei po-
chi che cercavano di essere superiori agli dei (Illich, 1977, p. 
280). 

In altre opere, Illich dice che i miti tradizionali erano mol-
to più benigni dei sogni moderni della ragione. Contraria-
mente a questi ultimi, mantenevano la proporzionalità fra 
l’individuo e la sua comunità, e fra questa e la natura. Il di-
sastro provocato da coloro che «cercano di essere superiori 



30 

agli dei» è, oggi, il mostro generato da un sogno della ragio-
ne: miraggio di un potere senza limiti, volontà sproporziona-
ta di sapere, ricchezza sradicata da ogni controllo comunita-
rio, sogno di ubiquità, che è l’incubo di poter essere presenti 
dovunque e sistemare le faccende dell’altra parte del mondo. 
I miti contenevano le follie dell’immaginario nei due sensi 
della parola contenere: raccontavano di eroi e di uomini paz-
zi che giocavano ad essere dei, ma nello stesso tempo impe-
divano che quelle follie contaminassero l’insieme della socie-
tà.  

Contenendo la sproporzione, i miti le assegnavano un po-
sto al di fuori del senso comune, e l’esempio delle follie di 
pochi e delle loro disastrose conseguenze erano un avverti-
mento per gli uomini sani di mente. I vecchi miti non avreb-
bero permesso, ad esempio, l’assai civilizzata mostruosità di 
cui il raffinato signor Madoff, collezionista d’arte, uomo so-
cievole e cordiale, è oggi il simbolo. Il mito volle che l’orgo-
glioso Prometeo fosse incatenato a una roccia da Nemesi, la 
dea della Vendetta, e condannato a subire ogni notte il me-
desimo supplizio. C’è da temere che, se passerà alla storia, 
questo gringo dalle buone maniere, che ha rubato solo cin-
quantamila milioni di dollari ad altri ricchi, sia ricordato co-
me un furbo che non ha avuto fortuna, un giocatore che ha 
giocato e ha perso. Invece di miti in grado di contenere la fol-
lia, l’immaginario del mondo che sta in alto esporta nel 
mondo che sta in basso modelli di furfanti che vincono o 
perdono. Chi scrive queste righe riconosce la superiorità mo-
rale dei miti sui sogni moderni, ma non crede che sia possibi-
le tornare indietro. Invece di ricostruire miti, bisogna conso-
lidare una posizione etica alla luce della ragione, e questo è 
estremamente difficile. 

 

 

 



31 

La colonizzazione dell’immaginario 

Affermare che la crisi non è una guerra ma una falsa pace 
può sembrare in contraddizione coi fatti, perché sappiamo 
bene che, nelle alte sfere dei poteri politici ed economici ef-
fettivi, fazioni avverse si combattono a morte per cupidigia e 
invidia, e sappiamo che, come conseguenza di queste conte-
se, la gente che sta in basso è colpita da carestia, disoccupa-
zione, disorientamento, e a volte dalla morte. Le notizie delle 
lotte dei potenti per il potere e l’egemonia, e di quelle dei ric-
chi per il denaro, inquinano la ‘nostra’ stampa, e i loro cada-
veri sono spesso gettati nei nostri burroni. Ma in basso si su-
biscono, spesso in silenzio, le conseguenze ‘lontane’ di que-
ste guerre dei ricchi e dei potenti. I sintomi di guerra sovrab-
bondano.  

Sotto a quelli che chiamerei ‘sintomi di guerra acquisiti’ ci 
sono tuttavia altre macchinazioni il cui studio richiede con-
cetti diversi da quelli che si applicano all’analisi delle guerre. 
Bisogna capire come gente che si muove a cavallo dei suoi 
miraggi e dei suoi sogni di potere riesca a convincere quelli 
che vanno a piedi che se avranno fiducia in loro e appogge-
ranno i loro progetti (di sviluppo, di proliferazione edilizia, 
di mega-aeroporti, di arricchimento che cade dal cielo), an-
che loro, quelli che stanno in basso, riceveranno la loro ma-
gra ricompensa sotto forma di un’utilitaria, un negozietto o 
un dottorato ad Harvard per qualcuno dei loro figli. Forse 
non oggi, ma domani. 

Quello che stiamo vivendo dall’autunno del 2008 è l’ef-
fetto di sogni di potere sproporzionati, di un’avidità e di 
un’onniscienza non più trattenute dai loro vincoli tradiziona-
li. Cadendo sulla terra come rifiuti, minacciano il senso co-
mune della gente, che è percezione della proporzione, della 
scala, della giusta importanza delle cose e dei limiti delle 
proprie forze. 



32 

Nel mondo della finanza, nei sogni della ragione là in al-
to, finché tutti pensavano che tutto andava bene, tutto anda-
va bene, fino a quando una perturbazione non ha spinto al-
cuni investitori ad agire come se tutto stesse per andare ma-
le, e a realizzare in tal modo la loro profezia. In gergo finan-
ziario, questo si chiama passare dalla ‘speculazione al rialzo’ 
alla ‘speculazione al ribasso’. Che cosa vuol dire che tutto an-
dava bene? Vuol dire che la pompa finanziaria aspirava de-
bitamente dal basso verso l’alto. Impoveriva i poveri e arric-
chiva i ricchi. Questa è la normalità che la crisi ha perturbato. 

 

Che il popolo faccia i sacrifici necessari 
per salvare l‘economia! 

Al di là delle turbolenze provocate dalla progressiva ge-
neralizzazione di una sfiducia giustificata, torneremo a un 
mondo ‘come quello di prima’? In politica, l’illusorio ripri-
stino della normalità che c’era prima di una rivoluzione si 
chiama restaurazione. Le restaurazioni, sia che si tratti del rein-
sediamento di un re dopo una rivoluzione che aveva abolito 
la monarchia, sia che si tratti del recupero del lavoro per tutti 
dopo la fine dell’era della ‘piena occupazione’, oppure della 
riabilitazione degli uomini della finanza dopo la fine 
dell’epoca della loro credibilità, sono sempre show costosi 
che nascondono il senso della realtà ai loro stessi attori. 
Quando coloro che maneggiano la macchina economica dal-
l’alto promettono la restaurazione dell’economia di prima, 
quello che vogliono recuperare è la fiducia che (molto inde-
bitamente, se devo dire il mio parere) una volta si aveva in 
loro. Per questo promettono di ridarci un mondo ‘come quel-
lo di prima’. Non dicono che in realtà sarebbe un mondo più 
fosco, più triste, più controllato e uggioso, più disperato, più 
assurdo. Un mondo con più miseria materiale e, come presa-
gisce lo storico Niall Ferguson, con più repressione. Secondo 



33 

loro, questo mondo recuperato sarà un mondo in cui a quelli 
che stanno in basso toccherà fare più sacrifici per ‘salvare 
l’economia’. Chiedere al popolo che faccia sacrifici per salva-
re l’economia non è forse come se gli ingegneri dei trasporti 
chiedessero alla gente che va a piedi di ‘salvare l’automo-
bile’? In che modo la gente che va a piedi può fare qualcosa 
per le automobili? Smettendo di camminare per le strade e 
nelle piazze per dare più spazio ai veicoli… e anche più 
clienti all’industria automobilistica. In questo mondo recu-
perato, quella che una volta era una povertà ‘da pedoni’, di-
gnitosa e accettata perché era padrona dei suoi territori di 
sussistenza, verrebbe repressa ancora più impunemente di 
prima. E noi, che eravamo pedoni che avevano fiducia nel 
potere dei propri piedi, potremmo solo sopravvivere in stra-
de sempre più inospitali, o diventare - per salvare General 
Motors? - utenti e passeggeri di veicoli anche per andare al 
negozio dietro l’angolo. 

 

Territori 

Dire: poveri dignitosi e padroni dei propri mezzi di sussi-
stenza, equivale a dire: poveri che sono padroni dei propri 
territori. Equivale anche a dire: gente del mondo che sta in 
basso che è capace di sopportare la crisi e di sopravvivere al-
la nuova normalità perché la sua sussistenza non dipende to-
talmente dalla produzione capitalistica e dalle sue reti di di-
stribuzione delle merci parzialmente commestibili che la 
gente di città deve comprare nei supermercati. In molte parti 
del Messico, i contadini cominciano a usare un nuovo con-
cetto per differenziare la povertà dignitosa dalla miseria. È il 
concetto di territorialità. Questo termine è ovviamente utiliz-
zato dalle scienze del mondo che sta in alto, in particolare 
dalla geografia. Ma, fuori dagli ambienti accademici, la gente 
gli sta dando un significato totalmente nuovo, il più delle 



34 

volte senza sapere che sta inventando un potente concetto 
analitico per parlare in termini nuovi di una vecchia realtà. 
Questa realtà, difficile da rinchiudere in una terminologia 
scientifica, ha a che vedere con la coltivazione, la cultura, le 
consuetudini e anche l’ospitalità, e certamente con la sussi-
stenza, una parola screditata dal cattivo uso che ne hanno fat-
to i linguisti e gli studiosi del mondo che sta in alto. Usata 
nei villaggi di Morelos, di Oaxaca o del Chiapas, la parola 
territorialità diventa il simbolo di ciò che Michel Foucault 
chiamava l’insurrezione dei saperi calpestati. Cessando di esse-
re monopolizzata dal mondo accademico, la parola diventa 
strumento di una critica locale, e quindi pertinente, portatri-
ce del sapere storico di lotte particolari. Usata da contadini e da 
indigeni, la parola territorialità è il segno di un ritorno di sa-
peri, che erano stati calpestati o negati, sulla relazione fra il 
microcosmo di una comunità e il pezzetto di universo in cui 
la storia l’ha radicata. Nello stesso modo in cui cambia il sa-
pore dell’acqua quando si oltrepassa uno spartiacque, così il 
contenuto della territorialità cambia da una valle all’altra. 

Come metteva in evidenza Gustavo Esteva, la rivendica-
zione della territorialità va molto al di là della rivendicazione 
della terra. Un singolo contadino ha bisogno di terra se vuol 
continuare a seminare. Una comunità ha bisogno di un terri-
torio con le sue acque, i suoi boschi e le sue sterpaglie, con i 
suoi orizzonti e la sua peculiare percezione di ciò che è ‘no-
stro’ e di ciò che è ‘altrui’, cioè dei suoi limiti, dei suoi confini 
e delle sue soglie, ma anche con le orme dei suoi morti, con 
le sue tradizioni inimitabili e il suo senso unico di ciò che è la 
‘buona vita’, con le sue feste, il suo modo di parlare, le sue 
lingue o le sue espressioni particolari, e persino con il suo 
modo di camminare. La sua cosmovisione. La territorialità 
non è una nuova forma di sciovinismo, non è un invito a rin-
chiudersi in un santuario di tradizioni pure e inamovibili, e 
ancor meno a ‘ghettizzarsi’ timorosamente, come fanno quel-



35 

li che stanno in alto nelle loro fortezze di campagna e nelle 
loro residenze con piscine e campi da tennis, o quelli del ceto 
medio rannicchiati nei loro condomini, casermoni o campi di 
concentramento per ricchi decaduti o per poveri che cercano 
di andare all’assalto della piramide sociale. 

Coloro che disegnano queste residenze di campagna cinte 
da mura, questi ghetti della classe media e questi campi di 
concentramento per burocrati e operai meritevoli, coloro che 
frazionano la campagna e coloro che poi vi abitano, che lo 
vogliano o no, sono tutti regine, alfieri, cavalli o pedoni di 
una spietata contesa territoriale. La territorialità rifiuta la lo-
gica di questa guerra. È radicamento, attaccamento al suolo e 
alla terra nutrice, rispetto delle tradizioni e capacità di tra-
sformarle in maniera tradizionale. È capacità di sussistenza 
nonostante gli assalti del mercato capitalistico. È riflessione 
critica dal basso sul ‘qui ed ora’. L’imposizione dall’alto di 
residenze disegnate per rimanere estranee al luogo che oc-
cuperanno e costruite dopo che le ruspe avranno cancellato 
tutte le tracce di vite passate, sono l’esatto contrario della ter-
ritorialità. Oggi questo contrario della territorialità si chiama 
sviluppo urbano e si insegna nelle università come disegno 
architettonico. 

Le guerre territoriali moderne non dicono il proprio no-
me. Si nascondono dietro ad eufemismi: il già citato disegno 
urbano, l’urbanistica, la pianificazione, con le sue mappe ur-
bane violate e i suoi regolamenti anti-costituzionali. Questa 
guerra territoriale si manifesta anche nei servizi di trasporto, 
acqua, sanità, educazione e tempo libero che si estendono 
come tentacoli a partire dai centri urbani: trasporti per la mi-
grazione verso la città, tubature per impadronirsi dell’acqua 
delle nostre sorgenti, scuole per estraniare i figli dai loro ge-
nitori, club di golf, lotterie istantanee che sono casinò ma-
scherati, alberghi dove le stanze si affittano a ore, voraci cen-
tri commerciali. Il disegno urbano si è trasformato in una 



36 

sorta di ‘taglia e brucia’ il cui strumento è la ruspa. Ciò che 
poi si costruisce nello spazio vuoto lasciato dalle macchine si 
assomiglia in tutto il mondo: da Acámbaro a Chen-Chen, da 
Bangalore alla Silicon Valley. I frutti della territorialità inve-
ce si distinguono, in ogni luogo particolare, per la loro pro-
fonda compenetrazione con lo spirito di un luogo unico. 

 
La guerra contro la sussistenza 

Il ‘partito’ dell’anti-territorialità cambia il colore della sua 
camicia secondo gli interessi del momento, ma la guerra che 
conduce ha un nome ben preciso. Si chiama guerra contro la 
sussistenza. Da quando è iniziata, più o meno cinquecento 
anni or sono, ha avuto varie manifestazioni, ma il risultato è 
sempre stato la devastazione dei territori da cui la gente 
traeva la propria sussistenza, ieri come oggi. Guerra di gente 
che sta in alto contro gente che sta in basso, guerra di gente a 
cavallo contro gente a piedi, e oggi, ad esempio, di automo-
bilisti contro pedoni. 

Che cosa ha a che vedere la territorialità con la crisi? In 
primo luogo, il fatto storico che da almeno cinque secoli la 
guerra contro la sussistenza è stata una guerra di devasta-
zione dei territori da cui la gente che sta in basso traeva la 
propria sussistenza. In secondo luogo, il grandissimo perico-
lo che le politiche di salvataggio dell’economia assomiglino 
sempre più alle politiche di sviluppo delle infrastrutture dei 
trasporti, che usurpano aree di marciapiede e altri spazi pe-
donali per sistemare più macchine nelle strade. Poi la grande 
minaccia che le politiche di salvataggio, recupero e norma-
lizzazione dell’economia usurpino ambiti di sussistenza per 
costruire al loro posto supermercati e lucrosi complessi resi-
denziali o, in ossequio al sogno degli economisti di profes-
sione, il mercato perfetto in cui tutti gli atti di sussistenza sa-
ranno ridotti a transazioni economiche formali, generatrici di 



37 

entrate in denaro e soggette a imposta. Se non siamo vigilan-
ti, se abbassiamo la guardia, i sogni degli economisti posso-
no generare mostruosità sociali ancora sconosciute. Non 
mancherà chi farà l’elogio di questi mostri come prova della 
‘creatività del capitalismo’. L’autore di queste pagine dissen-
te da ogni elogio del capitalismo che, secondo lui, non è un 
soggetto o un’entità che manipola e trasforma le società dal 
di fuori, ma è la forma della spietata guerra contro la sussi-
stenza che caratterizza i tempi moderni. La sua espansione 
avviene sempre a spese di territori, saperi e capacità di sussi-
stenza. Ci sono ad esempio segnali sempre più frequenti di 
una guerra sporca contro modalità di sopravvivenza finora 
tollerate ai margini della società: sopravvivere vendendo fio-
ri per le strade, lavando parabrezza, rovistando fra i rifiuti, 
costruendosi la propria casa. 

 
Concetti per andare oltre l’economia 

Nella «Guida bibliografica» che conclude il suo saggio sul 
«lavoro ombra» (Illich, 1985 [1981]), Ivan Illich scriveva: 

L’era moderna è una guerra senza tregua che da cinque se-
coli si conduce per distruggere le condizioni del contesto della 
sussistenza e sostituirle con merci prodotte nel quadro del nuo-
vo Stato-nazione. In questa guerra contro le culture popolari e 
le loro strutture, lo Stato è stato aiutato dai chierici delle varie 
chiese, e poi dagli esperti e dalle loro procedure istituzionali. 
Nel corso di questa guerra, le culture popolari e gli ambiti ver-
nacolari (aree di sussistenza) sono stati devastati a tutti i livelli. 
Ma la storia moderna di questa guerra (dal punto di vista degli 
sconfitti) non è ancora stata scritta.2 

 
2 Il brano è ripreso dall’edizione spagnola (El trabajo fantasma, in Obras 

reunidas, vol. II, Fondo de Cultura Económica, México 2008, p. 166), dove 
la «Guida bibliografica» è più ampia di quella contenuta nell’edizione ita-
liana. 



38 

Se non vogliamo rischiare di accettare passivamente la di-
struzione dei territori di sussistenza, dei legami sociali, delle 
culture e della natura sotto l’urto di una nuova impennata di 
crescita economica, è assolutamente necessario reimpostare 
la questione del referente reale dei discorsi economici. Parte 
della cortina di fumo dietro a cui si nasconde la scienza chia-
mata economia, definita là in alto come «teoria dell’assegna-
zione di mezzi limitati a fini alternativi» (si legga: illimitati) o 
come «osservazione di fenomeni di formazione di valore sot-
to la pressione della scarsità», emana dalla confusione sa-
pientemente mantenuta fra l’economia e la sussistenza. In-
tendetemi bene: la menzogna secondo cui la sussistenza (il 
‘paniere’, l’ottenimento dei mezzi di sopravvivenza) è l’og-
getto della scienza economica genera quella confusione che è 
il segreto del suo potere. 

Questo libro non è un semplice resoconto giornalistico 
sullo sviluppo della crisi, ma è una riflessione critica sul suo 
contesto e sulle interpretazioni serie di tale contesto. Non 
pretende di offrire una soluzione irrisoria, ma vuole propor-
re alcune piste da percorrere, per lo più aperte da altri (spe-
cialmente pensatori indigeni e contadini). Comprende cin-
que capitoli che possiamo riassumere come segue: 

Il primo capitolo ricorda gli avvenimenti che hanno avuto 
luogo nel mondo delle finanze a partire dagli ultimi mesi del 
2008 fino ad oggi.3 Cerca di spiegare alcune parolacce finan-
ziarie che quasi nessuno aveva sentito pronunciare prima di 
allora e che in seguito si sono udite da tutte le parti. È il capi-
tolo più ‘giornalistico’ del libro. Analizza la serie di eventi 
che hanno scatenato la crisi e che sono stati scatenati da essa, 
spiegando i concetti fondamentali necessari per la loro inter-
pretazione. Comincia a delineare la natura autoreferenziale 

 
3 N.d.t. - Il libro è stato pubblicato in Messico nel dicembre 2009. 



39 

dei fenomeni finanziari, senza ancora proporre un quadro 
interpretativo coerente. 

Il secondo capitolo è un imprescindibile percorso attra-
verso le interpretazioni della crisi che sono state fornite dai 
più ferrati professori e dottori in economia e finanza. Per lo-
ro, i fatti finanziari sono autoreferenziali. Sono il risultato 
dell’esteriorizzazione di cause endogene percepite come se fos-
sero esogene (la causa di un fenomeno si dice endogena quan-
do ha origine all’interno del fenomeno stesso e si dice esogena 
quando la sua origine è esterna). 

Questo capitolo è scritto con due stili diversi. Dapprima 
utilizzo quattro metafore successive per illustrare la chiusura 
del mondo immaginario finanziario, il suo carattere autore-
ferenziale. È un mondo in cui il reale non si distingue 
dall’immaginario. È un mondo di specchi in cui dominano 
quelli che comprendono la psicologia delle masse e la sanno 
manipolare meglio degli altri. È un palazzo di cui gli occu-
panti non conoscono le fondamenta: una sovrastruttura pri-
va di infrastruttura, una forma emergente senza fondamento. La 
seconda parte, che il lettore che non ha interesse per la ma-
tematica può saltare senza perdere il filo del discorso, illustra 
questa assenza di un referente reale tramite un sommario 
esame della matematica finanziaria e del suo ramo più pre-
stigioso e intrigante: la geometria dei frattali, inventata 
espressamente per risolvere problemi di valutazione dei ri-
schi in lassi temporali di scala diversa. 

Queste teorie della crisi vista dall’alto possono offrire pi-
ste per la ricerca di come la crisi è nata in alto e si è propaga-
ta in basso. Sono molto efficaci per descrivere i giochi di 
specchi, il contagio mimetico, le forme di avidità e di invidia 
fra i giocatori, che non per nulla si chiamano speculatori (dal-
la parola latina speculum, che vuol dire specchio). Ma queste 
teorie sono molto inefficienti quando si tratta di svelare le 
conseguenze esterne di quei giochi, cioè le spoliazioni, le sof-



40 

ferenze e le morti che provocano fra i non giocatori che stan-
no in basso. Queste teorie sono particolarmente inefficaci sul 
piano della necessaria denuncia delle violazioni dei territori 
e dei soprusi contro la sussistenza che sono causati dai giochi 
finanziari. 

Il terzo capitolo prende le mosse dai difetti delle teorie 
esplicative della crisi finanziaria. Queste teorie non hanno il 
senso della proporzione, della giusta misura e dei limiti che 
ogni comunità deve assegnare ai poteri individuali. Sono 
teorie che danno per buona la sproporzione, il carattere illi-
mitato delle aspettative elitarie, e mettono in risalto il talento 
individuale, l’originalità e il diritto di ogni bambino contadi-
no ai suoi sogni finché questi non disturbano la digestione 
dei benestanti. Secondo i sognatori, nulla impedisce che gli 
alunni più dotati delle nostre migliori università (molti dei 
quali si vergognerebbero a prendere un mezzo di trasporto 
urbano) elaborino piani per risolvere i problemi dell’altra 
parte del mondo. Per i sognatori, lo spazio è un vuoto infini-
to in cui l’eliminazione degli ostacoli alla libera circolazione 
è un diritto di tutte le persone istruite. 

La crisi è la nemesi di questi sogni. Nel mondo reale, qui 
in basso, le cose buone avvengono al tempo giusto, nel loro 
giusto spazio ed entro i limiti che danno loro forma. Il più 
grande peccato del pensiero del mondo che sta in alto è 
l’aver perso la nozione del fatto che ciò che limita dà anche 
forma. Presenteremo alcuni pensatori della giusta proporzio-
ne tra forma e dimensione, cioè alcuni studiosi dell’analisi di-
mensionale e della morfologia sociale. La prima analizza le con-
dizioni di esistenza degli esseri viventi e delle apparecchia-
ture tecniche in termini di relazioni fra grandezza e forma. 
La seconda studia la generazione di entità sociali (o morfoge-
nesi sociale) come relazione di proporzionalità fra una scala e 
una classe di forme possibili. A causa della loro scala spro-
porzionata, le banche e le istituzioni finanziarie sono esempi 



41 

di una teratologia4 sociale che include le mafie e gran parte 
delle istituzioni statali contemporanee, e condivide con la 
matematica finanziaria la crescente assenza di referenti ma-
teriali e in carne ed ossa. 

Ebbene, le teorie della crisi presentate nel secondo capito-
lo postulano tipi di morfogenesi, o ‘generazione di forme’, 
che sono insensibili all’effetto di scala o alla grandezza. Que-
sta insensibilità alla grandezza è contraria alla logica del vi-
vente e quindi non è una via percorribile nel mondo reale. 
Riprendere contatto con la realtà significa riprendere in con-
siderazione il rapporto fra la grandezza o dimensione degli 
esseri naturali, sociali o anche tecnici che si muovono nel 
mondo reale e il repertorio di forme possibili offerto dalla lo-
ro grandezza. Il terzo capitolo presenta i lavori di autori che 
hanno esplorato la relazione dimensionale fra la grandezza e 
il repertorio di forme possibili nella natura, nella società, nel-
la storia e nella tecnica. 

Il quarto capitolo presenta la crisi attuale come un aspetto 
della guerra contro la sussistenza che, nell’ottica di questo li-
bro, è l’essenza del capitalismo. Uno degli aspetti più inquie-
tanti del mondo finanziario contemporaneo è che sempre più 
gente si vede costretta a giocarsi i propri mezzi di sussisten-
za in una sorta di gigantesco casinò globale. In altre parole, 
come per effetto di una fatalità bellica, il ‘sistema’ sembra vo-
lere la rovina totale di tutte le modalità storiche di sussisten-
za senza essere assolutamente capace di nutrire coloro che, 
giorno dopo giorno, strappa alla loro terra, al loro villaggio, 
al loro quartiere, alla loro strada. C’è da temere che i pac-
chetti di ‘aggiustamenti strutturali’, che non tarderanno ad 
essere proposti come soluzione della crisi, esigeranno un in-
tensificarsi della persecuzione contro coloro che producono 
ciò che mangiano e mangiano ciò che producono. 

 
4 N.d.t. - Studio delle mostruosità e delle anomalie morfologiche. 



42 

Questo capitolo commenta e invita a leggere autori che 
hanno documentato la guerra che da cinque secoli a questa 
parte lo Stato e l’economia conducono contro le condizioni di 
sussistenza della gente. Propone di prendere in considera-
zione la persecuzione delle dissidenze, la criminalizzazione 
dell’azione civica e, soprattutto nel nostro paese [il Messico], 
l’espropriazione dei contadini e di tutti coloro che vengono 
erroneamente chiamati ‘impiegati di se stessi’ (i lavoratori 
indipendenti e ‘informali’), come espressioni dell’ultima fase 
della guerra contro la sussistenza. 

Non dobbiamo permettere che la soluzione della crisi fi-
nanziaria ed economica sia un’intensificazione di questa 
guerra. 

Il quinto ed ultimo capitolo approfondisce il concetto di 
territorialità e lo arricchisce con i contributi della morfologia 
sociale e dello studio storico della guerra contro la sussistenza 
e delle sue strategie. Mette in luce il concetto di disvalore5 

 
5 Illich scrive: «Oggi vivo in un mondo in cui il male è stato rimpiazza-

to dal disvalore» (2009c, p. 33). A suo avviso, il disvalore è la svalutazione 
dell’autonomia della gente, la distruzione delle sue imprescindibili capaci-
tà allo scopo di trasformare le persone in clienti compulsivi del mercato. Il 
concetto è nato nel corso delle conversazioni fra Ivan Illich e il suo amico 
giapponese Yoshiro Tamanoy che, con i suoi colleghi della Entropy Society, 
pensava che il concetto di entropia, proveniente dalla termodinamica, po-
tesse essere usato per descrivere le distruzioni che il sistema di produzio-
ne industriale infligge alla natura e alla cultura (cfr. Tamanoy, Tsuchida e 
Murota, 1984). Illich ha replicato che la storia e la sociologia hanno biso-
gno di elaborare concetti propri più che di importare concetti dalle scienze 
‘dure’. Ha proposto il concetto storico-sociale di disvalore per parlare della 
devastazione sociale e culturale causata dal monopolio del modo indu-
striale di produrre e l’ha presentato per la prima volta in «Alternative to 
Economics: Toward a History of Waste» (conferenza tenuta nel corso del-
l’Eastern Economic Meeting, Human Economic Session, che ebbe luogo a Bo-
ston l’11 marzo del 1988), dove mostrava che i rifiuti rivelano il vero fon-
damento dell’economia, che è il disvalore. Storicamente e logicamente, il 
disvalore ha priorità sul valore perché, prima che possa essere prodotto un 



43 

come arma contro le capacità tradizionali dei poveri e le illu-
sioni con cui si fomenta dall’alto la schiavitù volontaria di 
molti ‘poveri modernizzati’. Esprime la preoccupazione che 
gli ‘aggiustamenti strutturali’ giudicati necessari per ‘uscire 
dalla crisi’ distruggano le ultime aree di sussistenza e di gra-
tuità e propone di considerare la crisi attuale come la prima 
grande crisi del mondo dei sistemi. 

Alla fine, un epilogo cerca di raffrontare la situazione di 
incertezza che prevaleva all’inizio della crisi con l’attuale 
stagnazione in un equilibrio che merita di essere ragione-
volmente qualificato come irrazionale. In esso si ravvisa una 
razionalità che risulta dalla ricerca dell’interesse individuale 
di ogni attore. 

 
qualsiasi valore economico, è necessario distruggere capacità autonome e 
vernacolari, allo scopo di creare il bisogno che potrà giustificare il nuovo 
valore. 



44 

 


