
Estratto da: 

 

Renato Galeotti 

CAPITOLO ZERO  

Mondi possibili e mondi resistenti. 

Appunti per scritture collettive 
(collana Ripensare il mondo, Mutus Liber, 2020) 

 

 

 

23. Nonconclusioni e prefazione  

Arrivati alla fine, vorrei resistere alla tentazione di chiudere il cerchio, cercando di trarre una morale 

o di aggiungere conclusioni a quanto già emerso qua e là.  

Certamente non tutte le domande del primo capitolo hanno ricevuto una risposta, ma adesso ab-

biamo criteri per distinguere all’interno del mondo delle buone pratiche e anche elementi per riflet-

tere sul gioco di rimbalzi che lega comportamenti quotidiani, senso comune e fondamenti di una 

società.  

L’obiettivo di questo lavoro, del resto, non era e non è arrivare all’individuazione di punti fermi o 

regole universali, ma piuttosto quello di provare a gettarsi in una realtà complessa, proponendo 

connessioni e riferimenti interpretativi con cui ricominciare a costruire là dove il pensiero del mo-

vimento altromondista si è interrotto.  

I limiti di una proposta del genere sono evidenti: a volte lo sguardo è riuscito a penetrare i particolari, 
altre è rimasto superficiale... e non poteva che essere così. Proprio per questo ho deciso di inter-

rompere qui il lavoro di approfondimento individuale. Spero, comunque, di essere riuscito a rime-

scolare le carte di una lettura “post no-global” della realtà che sembra essere entrata in crisi di 

fronte agli scenari del nuovo millennio. Aver posto le basi per dialogare usando un linguaggio condi-

visibile sarebbe già un buon risultato.  

Per procedere c’è ora bisogno di un pensiero collettivo. Le pagine che avete letto non sono, però, 

da considerare il primo capitolo di un lavoro da continuare, ma il “capitolo zero” di un progetto che 

è tutto da costruire, una specie di carta geografica da utilizzare per non perdere la strada quando le 

riflessioni si spostano da un argomento all’altro.  

Ripartiamo da capo, con altre consapevolezze, altre basi e con la speranza che quest’ultimo capito-

letto possa rappresentare una sorta di prefazione per qualcosa da sviluppare e portare avanti a più 

teste e a più mani.  

Provo a proporre alcuni argomenti. Li ho suddivisi in categorie i cui confini sono tutt’altro che ben 

definiti: ricerche, denunce e approfondimenti; riflessioni teorico-pratiche; sperimentazione e soste-

gno all’esistente. Si tratta soltanto di suggerimenti da ampliare, rielaborare, eventualmente confutare 

o anche rigettare per ripartire con altre prospettive.  

 

-Ricerche, denunce e approfondimenti  

-Nella fase delle cose, negli anni della “democrazia in diretta”, la violenza continua ad essere eserci-

tata, ma i suoi percorsi sono determinati dalle regole del consenso; accade spesso, ad esempio, che 

leggi ad hoc preparino la strada ai soprusi delle istituzioni. Sarebbe interessante un lavoro collettivo 

volto a mettere in luce come queste prassi di violenza dissimulata siano state sviluppate in casi 

specifici, come quello della Linea TAV Torino Lione, del TAP in Puglia, o in altre opere che vanno a 

violare i territori abitati da comunità indigene.  

-Parallelamente potremmo andare a vedere come vengano disattese tutte le norme volte a fornire 

strumenti di partecipazione democratica alle popolazioni coinvolte in invasioni più o meno grandi, 

più o meno evidenti del proprio territorio. La partecipazione spesso rimane una formula vuota e di 

http://www.mutusliber.it/ripensare.html


facciata, e questo avviene non solo nel caso delle grandi opere, ma anche nella gestione della quoti-

dianità territoriale.  

-Attraverso quali processi e con quali strumenti, la mitologia globale è riuscita a soppiantare, in 

contesti diversi, le culture preesistenti? Che ruolo ha avuto il fascino del consumismo e quale, invece, 

leggi e regolamenti emanati ad hoc? Quali sono le nuove sembianze della violenza? Quello che po-

tremmo avviare è un lavoro storico di approfondimento e di denuncia, di archivio e sul campo, che 

si deve muovere a monte degli spazi occupati dalle ricerche proposte nei punti precedenti.  

 

-Riflessioni teorico-pratiche  

-Un pianeta terra più pulito e più civilmente evoluto, non implica una società più giusta e nemmeno 

più equa, più libera, più democratica, più plurale, più solidale. Quali sono i riferimenti delle rivendi-

cazioni ambientali globali dei nostri anni? La misura globale e la scomposizione in dimensioni ci fanno 

perdere il senso della nostra partecipazione ad un sistema: oggi è possibile essere “iniquamente 

ambientalisti”. Una collettività giusta ed equa, al contrario, pare essere un requisito fondante per 

mantenere un equilibrio vitale con un territorio conosciuto e, di conseguenza, con tutti i territori 

della terra. Nella piccola scala, i nessi tra le diverse dimensioni sono immediati ed evidenti.  

Queste sensazioni e queste deduzioni, che emergono con insistenza nelle pagine che avete appena 

letto, hanno bisogno di essere riscontrate e avvalorate attraverso un lavoro capillare di interpreta-

zione dell’esistente e di confronto tra scenari reali e immaginati.  

-Abbiamo incrociato più volte il concetto di misura e abbiamo visto come il mutamento della scala 

di riferimento abbia ripercussioni sulla fattibilità di determinate proposte; ad esempio la gestione 

collettiva di beni comuni è sensata e proficua quando riguarda comunità in cui il rapporto interper-

sonale ha una tangibilità. Riflettere sulla ricerca di limiti nella misura delle cose non significa, però, 

sognare un mondo di piccole comunità o popolato soltanto da contadini e artigiani, ma, ad esempio, 

interrogarsi sul ruolo dell’industria siderurgica o della rete informatica in una società non sotto-

messa alla mitologia unica dello sviluppo. La misura è un concetto elastico che deve essere declinato 

adattandosi a contesti diversi: non si tratta di scegliere tra piccolo e grande, ma di domandarsi quali 
siano gli spazi in cui il piccolo e il grande hanno senso. La ricerca di una misura adeguata può aiutare 

l’uomo a non diventare strumento dei propri strumenti.  

-Partendo dalla riflessione sullo strumento conviviale, o più in generale sulle cosiddette tecnologie 

intermedie o appropriate, dovremmo cercare di allargare lo sguardo alla dimensione lavoro nel suo 

complesso. Se a tutti risulta chiaro il nesso esistente tra l’utilizzo di strumenti conviviali e il soddi-

sfacimento dei bisogni primari delle persone, lo è meno l’inserimento di un sistema di strumenti 

conviviali all’interno di una società complessa: quale sistema infrastrutturale per connettere stru-

menti conviviali senza rinunciare alla ricerca di nuovi orizzonti per l’uomo? Quale lavoro in una 

società più conviviale?  

-Negli anni del sovranismo e della guerra dei dazi, le battaglie classiche del popolo no-global faticano 

a ritrovare un senso. La perdita di centralità delle organizzazioni sovranazionali globali, toglie bersagli 

alle nostre frecce, o almeno così sembra. In realtà la nuova situazione ci aiuta a capire meglio uno 

scenario che fino a pochi anni fa aveva mostrato soltanto una parte di sé. Oggi appare chiaro come 

il neo-liberismo fosse soltanto una delle molteplici facce della guerra lanciata dai ricchi contro i 

poveri: il sovranismo è una diversa manifestazione del medesimo sistema di potere. Liberismo e 

sovranismo sono soltanto strumenti. Le nostre lotte possono riacquistare senso anche se le destre 

sovraniste si sono apparentemente appropriate di certe nostre battaglie svuotandole e stravolgen-

dole. La nuova situazione può rappresentare un’occasione per concentrare l’attenzione su quello 

che avrebbe dovuto essere il nostro vero obiettivo: la ricerca di forme di autonomia che permettano 

a collettività grandi e piccole di progettare il futuro senza dover sottostare agli schemi esistenti.  

 

-Sperimentazione e sostegno all’esistente  

-Riportando quanto scritto alcune pagine indietro: «Gruppi di Acquisto Solidale e Comunità che 

Sostengono l’Agricoltura sono, in qualche maniera, complementari e possono trarre nuova forza 



vitale dall’accostamento tra le loro due diverse progettualità. Le C.S.A. riescono a farci fare un passo 

ulteriore per uscire dalla logica del fruitore di beni realizzati da altri, mentre i G.A.S. hanno maggiori 

possibilità di invadere la vita delle persone, grazie all’eterogeneità delle filiere produttive affrontate. 

Insieme possono accompagnare le persone verso spazi mentali non occupati dalla logica del con-

sumo». Sta a noi sperimentare nuove sinergie tra queste esperienze. Il nostro sforzo collettivo, 

infatti, non può limitarsi a censire, ricercare e denunciare, ma deve anche proporre sperimentazioni 

volte a creare contesti in grado di alimentare sensi comuni non conformi a quello vigente.  

-Sono numerosi gli analisti e i gruppi che si occupano della transizione da un modello energetico 

fondato sui combustibili fossili ad uno che faccia riferimento a fonti rinnovabili. Di solito il dibattito 

tende a concentrarsi su argomenti tecnici, trascurando un aspetto di grande importanza: alcune fon-

ti rinnovabili possono avvicinare la generazione di energia agli abitanti di un territorio. L’implemen-

tazione e soprattutto la gestione collettiva di determinate fonti rinnovabili può aiutare il processo di 

costruzione o ricostruzione comunitaria.  

-Creare i presupposti in grado di dar forma a nuovi mondi possibili è importante, ma non esaurisce 

il nostro lavoro. Mille mondi diversi già esistono e continuano a resistere all’offensiva travolgente 

del pensiero global consumista. Lo Zapatismo in Chiapas è senza dubbio una delle esperienze più 

interessanti, ma non è certo l’unica. Prima di occuparci della costruzione di nuovi percorsi, dobbiamo 

fare in modo che le diversità esistenti possano continuare a determinare il proprio futuro in maniera 

indipendente. Le loro lotte sono le nostre lotte: conosciamole e facciamole conoscere per costruire 

ponti tra i mondi possibili e i mondi resistenti.  

 

-Infine un argomento che taglia trasversalmente le tre sezioni precedenti  

-Gli spazi della lotta ai tempi del civismo. Dovremmo provare a scavare negli spazi della cura, del 

civismo, della solidarietà partendo dall’esperienza quotidiana, per capire quando è possibile soste-

nere che certe iniziative sono parte di un processo di trasformazione e quando invece ostacolano 

le opportunità di emancipazione autonoma. Si tratta di individuare e denunciare tutte le situazioni in 

cui le iniziative di sostegno e le pratiche civili hanno creato divisioni tra gli ultimi, ma anche di indi-
viduare eventuali forme di solidarietà che si sono rivelate capaci di far crescere il senso di coesione 

tra gli offesi. Si tratta poi di riflettere sulle connessioni esistenti tra civismo e lotta e, infine, di attivare 

forme di sperimentazione sul campo.  

 

Quelli appena elencati sono soltanto spunti, a cui altri possono essere aggiunti, per iniziare nuova-

mente a immaginare una piattaforma progettuale dal basso che si muova su un piano esterno a quello 

istituzionale, cercando di sfuggire alla capacità omologante del modello attuale attraverso la costru-

zione di centri di senso autonomi. C’è bisogno di una pluralità di sensi comuni per continuare a 

sperare che politiche difformi diventino realtà. Lo abbiamo sottolineato più di una volta: non vo-

gliamo superare il sistema capital global consumista per i disastri evidenti che ha provocato, ma per-

ché è invadente, unificante e tende a togliere ogni spazio vitale a tutto ciò che non è già stato 

normalizzato e assorbito... e tra ciò che è stato normalizzato e assorbito ci siamo noi, vecchi e nuovi 

movimentisti altromondisti. La spinta rivoluzionaria di cui eravamo portatori si è arrestata quando 

abbiamo iniziato a ritenere che il nostro ruolo fosse quello di punta di lancia di una proposta etica 

e civile: abbiamo svolto diligentemente il compito che il sistema vigente ci ha assegnato, disinne-

scando con le nostre mani la miccia eversiva.  

Su tutto questo si innestano, oggi, nuove abitudini e nuovi atteggiamenti che hanno fatto irruzione 

nel sentire comune con il passaggio della pandemia. Anche se con l’allontanarsi della minaccia del 

Covid19 in un futuro che speriamo vicino, la vita rifiorirà, la ripresa della normalità non ci riporterà 

alla situazione precedente: il commercio internazionale e il turismo ne usciranno ridimensionati, 

forse diminuirà l’utilizzo di energia, e tutti o quasi invocheranno un ripensamento in senso ecologico 

del sistema produttivo. Nel nuovo scenario, rischiamo di farci irretire da nuovi slogan che appaiono 

rivoluzionari ma in realtà rimangono imprigionati all’interno della logica sviluppista. Salute, ecologia, 

sicurezza, decoro, civismo, potere ai tecnici, rispetto delle regole, riferimenti locali, daranno forma 



al nuovo pacchetto dello sviluppo. Dovremo lottare duramente per non farci assorbire da questa 

affascinante sequenza di parole d’ordine e dovremo continuare a cercare spazi mentali autonomi. In 

questa situazione, è quanto mai attuale il bisogno di ripensare ad un piano di azione, che potremmo 

definire pre-politico, volto a riavviare un processo di cambiamento che proceda dalla gente, senza 

prendere il potere.  

Un confronto sui diversi punti appena elencati può rappresentare una buona base per ripartire, ma 

il rischio di ripetere percorsi già visti e finiti malamente è sempre presente. Per cambiare strada e 

costruire nuovo pensiero, questa volta sarà importante riuscire a rompere con le liturgie e le con-

suetudini che hanno condizionato il dibattito e la progettualità in questi ultimi decenni.  

Ma quali verifiche potremo fare durante il percorso? Dovremo pur incontrarci, prima o poi, per 

mettere alla prova le nostre costruzioni.  

Ecco, il cambiamento, a volte, lancia dei piccoli segnali e anche dai nostri incontri potranno arrivarne. 

Un esempio? Ne propongo uno, forse meno rappresentativo di altri, ma indicativo della tendenza a 

non saper uscire dai nostri riferimenti.  

A tutti noi vecchi frequentatori del mondo movimentista è capitato di partecipare alla presentazione 

di un’inchiesta, di un’indagine o di un documentario sullo sfruttamento dei lavoratori stagionali agri-

coli, raccoglitori di qualcosa in qualche parte del mondo.  

Dopo che i relatori hanno parlato, inizia la discussione e, a un certo punto, da una sedia della terza 

fila si alza una persona che osserva: «se tutti si comportassero come me, questo non accadrebbe, 

perché io acquisto bio a chilometro zero, sono vegano, mi faccio l’orto, scambio vestiti usati e vado 

in bicicletta!»  

Bene, quando questo non accadrà più, avremo il segno che una prima cesura con il nostro passato 

c’è stata e siamo pronti per ricominciare. Ho la speranza che questo momento possa arrivare presto.  

Naturalmente so benissimo che quella persona ha detto il vero: se tutti si comportassero come lui, 

non esisterebbe lo sfruttamento delle persone e dell’ambiente. Ma non è questo il punto, le persone 

non si comportano come lui, perché le cose non accadono così e tutti noi sappiamo bene che non 

può essere così fino a quando... 


