
Adrián Almazán1 
Dalle tecnologie imperiali alle tecniche umili2 

 

23 marzo 2023 

 

Fonte: “De las tecnologías imperiales a las técnicas humildes”, in viento sur, n. 186. 

Traduzione a cura di Camminardomandando 

 

Questo testo è la traduzione della trascrizione rielaborata della conferenza tenuta dall'autore il 

10 maggio 2022 nel corso del seminario «Alternative alla crisi eco-sociale», organizzato dal 

Dipartimento di Scienze Politiche e dall'amministrazione della UPV / EHU [Università del Paese 

Basco]; dalle fondazioni viento sur, Hitz & Hitz e Betiko; dai gruppi di ricerca Ekopol e Parte 

Hartuz della UPV/EHU, e pubblicata nel n. 186 di viento sur, che ringraziamo per l’autoriz-

zazione. 

 

È una buona notizia che la questione della tecnologia cominci finalmente a trovare uno spazio 

nella nostra riflessione eco-sociale. Penso che sia un sintomo del fatto che, fortunatamente, grazie 
al buon lavoro di molte ricerche e di molti attivisti, cominciamo ad essere consapevoli dell'im-

portanza di tale questione nel nostro secolo della grande prova. Dobbiamo riflettere a fondo sulla 

tecnologia e, cosa senza dubbio più difficile, dobbiamo far sì che questa riflessione si traduca poi in 

azioni concrete. Riflessione e azioni che non è che non ci siano state fino ad ora, ma che non sono 

mai state presentate nel loro rapporto concreto con la tecnologia. 

Ad esempio, di solito dico che in Euskal Herria3 si può pensare che in sostanza il movimento 

anti-nucleare sia stato probabilmente un movimento di critica e di messa in discussione della 

tecnologia, in questo caso nucleare. Certo, non solo della tecnologia, ma anche di un modello di 

sviluppo, di una struttura oligarchica, della mancanza di democrazia...; ma anche di una tecnologia. 

Lo stesso si può dire della lotta contro gli organismi geneticamente modificati, che è stata 

prevalentemente associata alla sovranità alimentare o al movimento agroecologico, ma che ha 

avuto anche una dimensione di analisi critica, di politicizzazione, nei confronti di una tecnologia e, 

in questo senso, di un’articolazione politica nei suoi confronti, sia in termini di opposizione che in 

un’ottica positiva. Questa è la strada che sicuramente dobbiamo percorrere per tutte le tecno-

logie. È necessario cominciare a capire che nelle tecnologie c'è una dimensione profondamente 

politica. 

Dopo questa riflessione iniziale, entrerò nel vivo di ciò che voglio condividere con voi. Non mi 

soffermerò molto sul contesto attuale, perché nel corso di questo seminario sono state presentate 

molte analisi al riguardo. Penso che l’espressione ‘il secolo della grande prova’ riassuma molto bene 

le sfide che abbiamo di fronte. Quello che invece intendo fare è basarmi su alcune teorizzazioni 

che hanno affrontato la questione della tecnologia attraverso il prisma del potere, ovvero che 

hanno cercato di comprendere la tecnologia come una dimensione esplicita del potere nelle 

nostre società. A partire di qui, potremo costruire una teorizzazione del ruolo della tecnologia 

nella nostra società e, sulla base della nozione di potere, potremo effettuare un'analisi comparativa 

 
1 Adrián Almazán è professore di filosofia all'Università Carlos III e membro di Ekologistak Martxan. 
2 N.d.t. – In un’intervista relativa al suo libro «Técnica y tecnología» l’autore chiarisce la differenza, a suo avviso 

cruciale, che esiste fra i due termini: «Il punto di partenza per comprendere questa differenza consiste nel rendersi 

conto che le tecniche sono simili alle lingue o all’arte molto più di quanto non siamo soliti credere. Ogni società ha le 

sue, e conferisce loro una determinata forma. Ma esse a loro volta, plasmano la società, “sono” in qualche modo 

quella società, o una sua parte. Partendo di qui, ciò che il libro si propone è mettere in luce che, mentre la tecnica è 

una caratteristica propria delle società umane (e anche di molti animali non umani), la tecnologia non lo è. La 

tecnologia non è altro che un tipo concreto di tecnica. In particolare, è quella tecnica che è stata sviluppata dalle 

società moderne, capitaliste e da alcuni secoli industriali» (da un’intervista di Lopez Arnal ad Almazán, parte prima. 

L’intervista, assai interessante, continua con una parte seconda e una parte terza). 
3 N.d.t. - Paesi Baschi. 

https://vientosur.info/de-las-tecnologias-imperiales-a-las-tecnicas-humildes/
http://www.camminardomandando.wordpress.com/
https://vientosur.info/category/revista/vientosur-no-186/
https://slopezarnal.com/entrevista-a-adrian-almazan-sobre-tecnica-y-tecnologia-como-conversar-con-un-tecnolofilo-i/
https://slopezarnal.com/entrevista-a-adrian-almazan-sobre-tecnica-y-tecnologia-como-conversar-con-un-tecnolofilo-ii/
https://slopezarnal.com/entrevista-a-adrian-almazan-sobre-tecnica-y-tecnologia-como-conversar-con-un-tecnolofilo-y-iii/


di diverse tecnologie, il che ci aiuterà a costruire una proposta, una riflessione su come potremmo 

o dovremmo procedere in questo ambito. Tale proposta è ciò che intendo sintetizzare con la 

nozione di tecniche umili. 

Non so quale sia la vostra esperienza in questa riflessione sulla tecnologia, ma non ce n'è nessun 

bisogno; è sufficiente l’esperienza della vita quotidiana per rendersi conto che la tecnologia è 

diventata fine a se stessa, in quanto materializzazione di un certo metabolismo fossile e di certe 

idee sulla tecnologia stessa, in particolare quella del tecno-ottimismo. Questa idea è diventata un 

grande ostacolo (per non dire uno dei più importanti) che incontriamo nel portare avanti il nostro 

compito o il nostro tentativo di attuare trasformazioni che possano permetterci di navigare meglio 

negli attuali contesti di profonda crisi eco-sociale. Quando pensiamo che è necessario smettere di 

crescere, quando pensiamo che abbiamo bisogno di non rimanere fossilizzati, in realtà stiamo 

sostenendo che dobbiamo cambiare i nostri modi di vivere. E, di conseguenza, ciò che stiamo 

facendo è mettere in discussione un insieme di tecnologie. 

Qual è il problema? È che forse la cosa più importante, al di là delle tecnologie concrete, è il 

contesto in cui le pensiamo. Perché? Perché i contesti possono essere molto diversi. Potremmo 

pensare che le tecnologie sono innocenti e che tutti i nostri problemi derivano esclusivamente dal 

nostro sistema economico. Che le tecnologie, anche se non sono ancora la soluzione dei nostri 

problemi, sono potenzialmente in grado di diventarlo. Che non c'è nulla da mettere in discussione. 

Che quello che dobbiamo fare è accelerare lo sviluppo tecnologico. Sono tutte posizioni che sono 

presenti nei dibattiti contemporanei. Forse avete sentito parlare di accelerazionismo, di neutralità 

della tecnologia. Anche una parte del marxismo aveva la convinzione che ciò che si doveva fare era 

stimolare lo sviluppo delle forze produttive (anche se Sacristán4 ci ha costantemente ricordato che 

queste sono sempre distruttive oltre che produttive) e poi estrarle dal contesto capitalistico in cui 

erano nate. Si tratta di qualcosa di simile a quanto ci propone il movimento hacker, che può essere 

un esempio vicino o intuitivo. 

Questa idea, che non è altro che quella di neutralità, è molto importante perché è servita per 

molto tempo a de-problematizzare la tecnologia, per toglierla dal novero delle cose che devono 
essere messe in discussione e trasformate. Al centro della discussione è stato quindi collocato 

l'uso della tecnologia, e non la tecnologia in sé. L'unica cosa a cui storicamente si tendeva a dare 

importanza era il problema etico nelle sue varie sfaccettature a proposito di come, da chi e in che 

modo, con quale intensità, con quale distribuzione e con quale giustizia venivano applicati, utilizzati 

o distribuiti l'accesso e i benefici di determinate tecnologie. Ma il punto di partenza era sempre lo 

stesso: l'equiparazione tra progresso sociale e progresso tecnologico, tra abbondanza e libertà. Si 

presumeva quindi di poter mettere al servizio della società uno sviluppo tecnologico che era stato 

solo accidentalmente il risultato dello sviluppo capitalistico e che poteva dunque essere tra-

sformato. Questa idea ha radici molto profonde, che ci fanno risalire al cristianesimo primitivo, 

all'idea di progresso e ad altri contesti che, in parte, ho analizzato nel mio libro Técnica y tecnología 

(2021). Insomma, è profondamente radicata nel DNA del progetto della modernità, del 

capitalismo, dell'idea stessa di civiltà. 

Riscontriamo qui una sorta di presenza, una certa idea che il nostro rapporto con la natura sia 

mediato dalla tecnologia. Un rapporto con la natura in cui ci poniamo in una posizione di dominio, 

a partire dalla quale mettiamo la natura al nostro servizio, usiamo le sue risorse, le sue ricchezze, 

per avviare un processo di emancipazione, di libertà, di abbondanza. Si tratta di un'idea che può 

essere fatta risalire almeno al XVI secolo, il che significa che non c’è nulla di nuovo, soprattutto se 

pensiamo a come la tecnologia è arrivata a svolgere un ruolo che storicamente era stato ricoperto 

dalla teologia o dalla religione. Nel corso dei secoli, l'idea di salvezza è stata associata per l’appunto 

alla salvezza cristiana, sia attraverso la preghiera che attraverso il lavoro, l'opzione che è diventata 

dominante a partire dall'egemonizzazione dell'etica capitalista così come ce la presenta l’analisi di 

Weber. Ma, con il passare del tempo, c’è stato un certo declino di queste forme di fede, poiché le 

 
4 N.d.t. - Manuel Sacristán Luzón (1925-1985), pensatore marxista spagnolo. 



società sono andate secolarizzandosi, un processo che peraltro non è stato completo. Non 

viviamo in società secolarizzate, e ancor meno a livello mondiale. Ma si è instaurato un certo 

vuoto di senso, una crisi nichilista iniziata nel XIX secolo ed esplosa nel XX, alimentata da contesti 

molto mutevoli e molto conflittuali, soprattutto prima dello scoppio della prima guerra mondiale. 

La rivoluzione industriale ha generato molti cambiamenti e ha legato l'idea di progresso a quella di 

sviluppo industriale. Diciamo che ha finito per dar vita alla nozione di benessere sociale, e anche a 

un determinato progetto di mondo, si potrebbe dire, a un insieme di desideri, di impulsi. In 

sostanza, è successo che si è arrivati a sostituire la salvezza cristiana con la salvezza ottenuta 

tramite i mezzi stessi dello sviluppo tecnologico. E, nello stesso tempo, le autorità religiose, come i 

sacerdoti o simili, sono state sostituite da ingegneri o scienziati. 

Il XX secolo è stato un secolo complicato, ed è chiaro che la nozione di progresso ne ha 

risentito molto. Ne ha risentito in concomitanza con le guerre, gli sviluppi tecnologici militari, 

l'aumento delle disuguaglianze, l'esplosione del femminismo, l'esplosione del colonialismo. Credo 

che tutto ciò abbia messo in discussione l’idea che ci trovassimo su un'unica traiettoria indiscutibile 

e trionfale. Potremmo dire che il progresso e la tecnologia hanno ormai acquisito uno status un 

po' ambiguo. 

La nozione di progresso tipica del XIX secolo, molto trionfalistica, è in gran parte scomparsa. Si 

è mantenuta la nozione di progresso come identificazione con il bene, con una direzione corretta, 

ma quel potere di legittimazione, quel potere anche di significato, è stato assunto dalla nozione di 

sviluppo. Una nozione che, a mio avviso, sta entrando in crisi a causa degli effetti dell'estrattivismo. 

I primi episodi del collasso eco-sociale ci stanno mostrando che questo sviluppo ha un volto 

nascosto che non possiamo più ignorare. Così, dopo il crollo del progresso e il boom dello 

sviluppo, potremmo ora sperimentare un declino simultaneo di entrambi. 

Per quanto riguarda la tecnologia, c'è anche una certa ambiguità sociale, perché, da un lato, 

tutto ciò che è autentico, ciò che è manuale, artigianale, ecc., ha acquisito un certo prestigio, ed è 

stato anche monetizzato. Mi riferisco agli hipster,5 al turismo rurale... C'è un impulso anti-tecno-

logico, ma senza una messa in discussione più approfondita. C’è piuttosto una sorta di rifiuto, che a 
volte è estetico, a volte è identitario, esperienziale, ma tuttavia c'è. E questo convive con una 

cultura che è molto impregnata dei desideri e dei sogni erotici della cultura della Silicon Valley, 

della digitalizzazione e dell'informatizzazione.  

È diffusa l'idea che stiamo camminando lungo una traiettoria inarrestabile di modernizzazione, di 

autonomizzazione dalla natura, di estensione dell'intelligenza artificiale, di viaggi spaziali... C'è tutta 

una corrente di pensiero, rivolta alla legittimazione del capitalismo così come lo conosciamo oggi, 

che ha molta forza. Soprattutto, ci sono alcune discipline in cui questo modo di pensare ci porta a 

una posizione sociale un po’ pericolosa. Pensiamo ad esempio all'economia convenzionale, che è 

stata studiata molto bene da José Manuel Naredo. 

C'è stata una dimenticanza dei limiti, così come un'enorme fiducia nell'efficienza che 

normalmente viene associata allo sviluppo tecnologico. Per questo che ci sono stati molti discorsi, 

come quello dell'economia dematerializzata, e molte scommesse, come quella della digitalizzazione, 

che sono profondamente fuorvianti perché basate su una fiducia cieca, una fede ingiustificata nella 

tecnologia. Questo viene spesso definito tecno-ottimismo, e alcuni, per sottolineare quelle radici 

religiose, lo chiamano tecno-ermetismo. Ci sono molti approcci a tale questione. Anche se ci sono 

minoranze che rifiutano questa idea, anche se quella crisi del XX secolo ha generato una certa 

sfiducia e anche se la crisi ecologica, e molte crisi sociali ad essa associate, stanno già generando un 

po’ di sconcerto, tuttavia l'equiparazione tra progresso e sviluppo tecnologico, tra miglioramento e 

 
5 N.d.t. - «Il termine hipster (talvolta tradotto in italiano con espressioni come "giovani anticonformisti", o 

"alternativi") indica una subcultura espressa da giovani bohémien del ceto medio e benestante. (…). Questo genere di 

subcultura è spesso associato (…) a una propensione per la politica pacifista, primitivista ed ecologista, per i prodotti 

dell'agricoltura biologica (…) e gli stili di vita alternativi, in maniera simile alla subcultura del movimento hippie, ma 

meno radicale» (da Wikipedia). 



sviluppo tecnologico, rimane ancora abbastanza intatta, e c'è anche una fiducia molto profonda nel 

ruolo che la tecnologia può svolgere nei confronti di tutte queste problematiche. 

Riscontriamo alcuni esempi drammatici al riguardo. Nel caso del cambiamento climatico, il 

ruolo svolto da quella fiducia tecnologica è disastroso, perché invece di renderci conto che un 

insieme di tecnologie, di metabolismi, ci ha portato a una crisi molto profonda, derivata dalle 

nostre emissioni (pensiamo ad esempio all'automobile o agli impianti industriali), invece di 

prendere coscienza di quei pericoli e, di conseguenza, attivarci collettivamente in qualche modo 

per trasformare tutto, per fermare le emissioni, ciò che facciamo è pensare che non è necessario 

fermarsi, che non è necessario smettere di generare emissioni, ma che bisogna compensarle. In 

questa idea della compensazione delle emissioni rientra pienamente l'occultamento delle 

dimensioni politiche e sociali del nostro problema, della nostra malattia, che è il capitalismo 

industriale; ed emerge quell'idea molto comune, di cui sicuramente avete sentito parlare molto 

spesso, della soluzione tecnologica. Esistono soluzioni tecniche che possono essere relativamente 

ragionevoli e che possono svolgere un ruolo importante nella nostra lotta contro il cambiamento 

climatico, come ad esempio la riforestazione, che difenderemmo anche a partire da una 

prospettiva di decrescita.  Altre soluzioni tuttavia possono essere meno ragionevoli, anche se non 

impossibili, come nel caso delle tecnologie per la cattura del carbonio. Questa sarebbe forse 

possibile, ma sicuramente i suoi costi energetici e, fondamentalmente, la sua instabilità, sia perché 

è in fase sperimentale, sia, soprattutto, per il livello a cui si pretende di arrivare, ci portano in un 

contesto di irrazionalità sociale. Inoltre, ci sono proposte che definisco deliranti, basate su quella 

profonda radice di fiducia nella tecnologia, e anche sul prestigio e la legittimità che attribuiamo a 

ingegneri, esperti, scienziati, ecc. Costoro sono in grado di proporre, senza la minima esitazione, 

progetti come mettere in orbita degli specchi per riflettere parte della luce solare, modificare 

l'albedo e modulare i cambiamenti climatici. Sembra più facile per noi immaginare questo - o 

colonie su altri pianeti, o che abbandoneremo i nostri corpi fisici e diventeremo una serie di dati - 

piuttosto che immaginare di trasformare la nostra società. C'è qui un sintomo, o se volete un 

assaggio, un esempio di quel ruolo pericoloso e di quella arrendevolezza che credo continui ad 
attraversare il nostro rapporto con la tecnologia. 

Non bisogna separare la storia e la società, da un lato, e la tecnologia e il suo sviluppo, dal-

l'altro. 

Da questa diagnosi è scaturito il mio interesse ad approfondire la questione della tecnologia e, 

anche, la necessità di sfatare quella nozione della sua neutralità. È ciò che ho fatto nella mia tesi di 

dottorato e che poi ho continuato a fare in altre pubblicazioni e in un libro in cui ho formulato il 

paradigma della non neutralità. Che cosa significa non neutralità? Intendo dire che quando 

affrontiamo lo studio di una tecnologia, necessariamente la cosa più importante non è l'uso che se 

ne fa. Non è soltanto l’uso a dover essere analizzato a livello polietico.6 Non è l'unico aspetto 

problematico.  Al di là dell'uso, dobbiamo intendere la tecnologia come un vettore di potere, un 

vettore di costruzione di relazioni sociali, di relazioni politiche, in virtù della sua stessa esistenza 

sociale. Il punto di partenza per avvicinarsi al fenomeno tecnologico è capire che si tratta di una 

creazione sociale e storica; ciò significa non separare la storia e la società, da un lato, dalla 

tecnologia e il suo sviluppo, dall'altro. 

Questo è il problema in cui è incorso il determinismo tecnologico. L'idea che la tecnologia 

cambia e che con essa cambia anche la società in modo parallelo e univoco per adattarsi ad essa, è 

un’idea deterministica. Si tratta di un grosso errore, perché ci fa credere che la tecnologia sia al di 

fuori della società e che quest’ultima la segua, obbedendo al ritmo stabilito dalla tecnologia. Non è 

così. La tecnologia è una creazione sociale, nasce all'interno di una società e, quindi, nasce con 

 
6 N.d.t. - Polietica: «il contributo dell’etica alla politica. (…) Un neologismo coniato dallo scrittore Paolo Maurensig. 

L’etica della politica consiste “nel rispettare la scala dei valori, prima gli interessi generali e poi quelli particolari, e nel 

porsi in un orizzonte temporale più lungo del mandato, unico modo per attuare riforme e decisioni davvero efficaci”». 

(Letterio Scopelliti, Gazzettino, 21 ottobre 2006, Nordest, p. 4)» (dal Vocabolario Treccani). 



molte delle sue caratteristiche, nell’ambito dei suoi metabolismi, come un condensato dei suoi 

interessi, delle sue priorità e dei suoi valori. Inoltre, come elemento materiale che è nella società 

stessa, alimenta e trasforma a sua volta, in una sorta di dinamica dialettica, molte delle strutture 

politiche, istituzionali, del desiderio, ecc. È una sorta di luogo in cui il sociale è integrato, come lo 

è, ad esempio, in un'istituzione. Lo comprendiamo bene se pensiamo alle istituzioni dello Stato. 

Individuiamo un’entità materiale, ma c'è anche un'organizzazione sociale, ci sono alcune priorità, 

alcune relazioni di potere. Ci rendiamo conto che lo Stato emerge come un riflesso della società in 

cui si trova, ma, nello stesso tempo, con la sua azione plasma quella società. Qualcosa di simile 

accade alla tecnologia. Inoltre, questo profondo legame con il sociale ci invita a intenderla in un 

modo non continuo, non lineare. Non esiste una definizione di tecnologia e un'unica linea che ci 

porti dalle tecnologie primitive a quelle contemporanee con un unico criterio di valutazione, che 

normalmente sarebbe l'efficienza, e a volte la velocità o la potenza. Siamo di fronte a una creazione 

radicalmente sociale e politica, paragonabile ad esempio alle creazioni linguistiche. Ci sono lingue 

diverse, lingue che esprimono diverse esperienze del reale. Naturalmente, ci sono lingue che 

hanno radici culturali, il che non significa che siano esclusive di una singola cultura. Si possono 

trasmettere. Posso imparare, cerco di imparare il basco. Questo significa che non solo imparerò la 

lingua, ma insieme ad essa mi immergerò in una storia, in un modo di vedere il mondo e 

sicuramente in un rapporto con il territorio che prima non avevo. Pertanto, diciamo che con la 

tecnica introduco la possibilità di trovare una parola che permetta di pensare quel fenomeno 

tecnico in tutta la sua ampiezza e con tutte le sue differenze; la tecnica europea non sarà uguale a 

quella cinese, né a quella africana. 

Tecniche diverse, al plurale, così come abbiamo lingue al plurale, una realtà che c’è sempre stata 

e sempre ci sarà. Diverso sarebbe un processo, un fenomeno, un progetto molto particolare: 

costruire sistematicamente un insieme di istituzioni pubbliche e private che stimolino il continuo 

sviluppo di tecniche scientificamente fondate. Non tutte le tecniche, infatti, hanno avuto o hanno 

una base scientifica; molte hanno avuto una base tradizionale. empirica, costituita da osservazioni, 

ecc. Quindi c'è un momento in cui si utilizza la scienza, in modo accelerato, per sviluppare sempre 
più tecniche e, inoltre, tecniche che abbiano un'applicazione diretta, che siano efficienti, potenti, 

compatibili - per così dire - con le priorità del capitalismo moderno di accumulazione, crescita, 

controllo sociale... con tutte quelle priorità che conosciamo bene. 

Un fucile mitragliatore è superiore a un arco? No. Credo che il fucile mitragliatore riassuma gli 

interessi, i metabolismi, le priorità, gli obiettivi di una società come la nostra. Altius, citius, fortius, 

ovviamente. Se devo affrontarti in un contesto di guerra con un fucile mitragliatore e un arco, 

sicuramente perderei con il mio arco. Ora, questo rende il fucile mitragliatore oggettivamente 

superiore? No, solo nell’ambito di un determinato schema di valutazione e per alcuni determinati 

obiettivi. 

Un esempio molto chiaro lo troviamo nelle tecniche agricole, le tecnologie agricole, la 

rivoluzione verde, l'agricoltura industriale. Se ci fosse un progresso continuo nella storia della 

tecnica, dovremmo credere ai discorsi degli anni Sessanta, che ci dicevano che eravamo finalmente 

riusciti a lasciarci dietro le spalle una serie di tecniche che erano ancestrali, inefficienti, che non ci 

servivano e non erano produttive - le tecniche dei contadini tradizionali e i saperi dei popoli 

originari - e che, finalmente era arrivata l'agricoltura scientifica, l'agricoltura tecnologizzata. Ma se 

ciò fosse vero, non saremmo al punto in cui ci troviamo. Non avremmo un’alimentazione 

totalmente dipendente dal petrolio e dal gas naturale, le nostre terre non si starebbero 

desertificando, non soffriremmo grandi carestie quando c'è un conflitto. È in corso un conflitto 

militare, e dal momento che abbiamo costruito un modo di produzione centralizzato, basato su 

monocolture e su una logistica internazionale, può verificarsi una carestia in parte dell'Africa. 

L'agricoltura industriale è superiore? Chiaramente no. Quasi da nessun punto di vista. È solo 

superiore nella sua natura predatoria. È stata in grado di essere molto produttiva. E ben di più è 

stata in grado di essere compatibile con il progetto di capitalizzazione della produzione alimentare. 

Ovviamente è molto più facile trasformare la produzione alimentare in un business capitalista se la 



terra è concentrata, se la si monetizza e se si usano macchinari e non persone. Ma questo non 

rende superiore l’agricoltura industriale, la rende soltanto più compatibile con un certo progetto 

di mondo, quello del capitalismo industriale. 

La tecnologia ha un ‘infrapotere’7 che è enormemente cruciale e centrale: quello di plasmare gli 

stili di vita. Questa riflessione può essere applicata in modo generale, e ci permette di vedere che 

le tecnologie, lungi dall'essere estranee alla società, sono al centro, sono nel cuore della società 

stessa. Alcuni teorici affrontano l’argomento in un modo molto interessante. Ad esempio, a me 

piace molto Alf Hornborg (sto iniziando a conoscerlo e a vedere se possiamo fare qualcosa 

insieme), un filosofo che ha lavorato sulla questione della non neutralità per trent'anni. Egli afferma 

che le tecnologie sono, in un certo senso, strategie sociali per l'allocazione di risorse. Prendiamo in 

considerazione quanto segue: il fatto che abbiamo una tecnica industriale o, per esempio, un 

telefono cellulare, significa che lì si condensa un determinato schema di appropriazione, 

distribuzione e produzione. Affinché io abbia quell'oggetto e lo usi (indipendentemente da ciò che 

ne faccio), nell'esistenza sociale di quella tecnologia si condensano l’estrattivismo, la disuguaglianza 

nord-sud, lo sviluppo disuguale, l’inquinamento, le condizioni di lavoro in Cina, la 

finanziarizzazione... Un gran numero di elementi, di allocazione di strutture e di risorse, che sono 

concentrati lì. 

Castoriadis ha parlato dell'esistenza di un infrapotere radicale nella società. Ciò significa che 

esiste una dimensione di potere esplicito; ad esempio, quando arriva un poliziotto e ti arresta o 

quando vai in tribunale. Ma ci sono altri poteri - forse portati alla luce da Foucault - che non sono 

espliciti. Il femminismo ha lavorato per decenni con dimensioni di potere che raramente erano 

esplicite. Il femminismo ha messo in luce, e poi ha regolamentato la disuguaglianza, il potere che 

era associato alla mascolinità, un potere che non era esplicito. In alcuni ambiti era rispecchiato 

all’interno di disposizioni giuridiche, ma non era il tipo di potere che si trova enunciato in una 

costituzione o in un codice penale. Con la tecnologia accade qualcosa di simile. 

La tecnologia ha un infrapotere enormemente cruciale e centrale nei progetti che elaboriamo 

per far fronte alla devastazione in corso: quello di plasmare i modi di vivere. C'è un nodo, 
un'interrelazione cruciale tra tecnologie e modi di vivere. Quando una nuova tecnologia viene 

introdotta nella società, non cade dal cielo, ma risponde a determinati interessi, a determinati 

attori, e di solito è funzionale per i progetti di accumulazione o di controllo sociale. Tuttavia è 

anche potenzialmente in grado di iniziare a ridefinire molti elementi presenti nelle nostre vite, sia 

sul piano energetico e materiale che su quello immaginario, in relazione con le nostre aspettative e 

i nostri desideri. Di solito faccio l'esempio dell'automobile, che mi sembra molto paradigmatico 

perché non è soltanto un derivato del capitalismo fossile, di quel metabolismo fossile; non è 

soltanto un condensato e un simbolo del taylorismo e del progetto di mondo che ha comportato, 

prima il progetto keynesiano e poi il neoliberismo. L'auto modella anche la nostra nozione di 

spazio e la nostra visione urbanistica. Grazie all'auto possiamo capire come è stata pensata 

l'organizzazione del territorio, con spazi abitativi, spazi per il tempo libero, spazi per la produzione. 

Grazie all'auto, o perché l'auto esiste, ci sono molte periferie, che sono totalmente contro la vita e 

hanno senso solo in virtù di quella mediazione. Ma l’auto configura anche ciò che è vicino e ciò che 

è lontano, configura ciò che sentiamo come un bisogno. Abbiamo bisogno di turismo? Avremmo 

bisogno di turismo se non avessimo automobili, aerei e barche? 

Questo infrapotere è, in molti modi, più potente di qualsiasi potere esplicito. E la tecnologia lo 

esercita attraverso la sua mera esistenza, che tra l'altro è un'esistenza imperiale. Le nostre sono 

tecnologie imperiali, perché rispecchiano un modello di allocazione delle risorse che è a sua volta 

imperiale: è diseguale in quanto fa prevalere i nostri privilegi coloniali e criminali sugli abitanti del 

resto del pianeta. La nostra tecnologia è un esercizio di potere. Abbiamo un privilegio tecnologico. 

Ciò che avviene è che ci installiamo in quel privilegio. Diventa identitario, ed è difficile per noi 

immaginare un futuro senza di esso; per tale motivo, e come strategia di protezione, de-

 
7 N.d.t. - Un sottopotere, un potere esercitato in forma non ufficiale e occulta. 



politicizziamo le tecnologie, le consideriamo come dati di fatto. Le tecnologie sono quello che 

sono e non possiamo fare nulla per cambiarle. Anche se vediamo che stanno avendo effetti 

psicologici, soggettivi, economici; anche se vediamo che ci vengono imposte da attori sempre più 

monopolistici (fra l’altro, i più ricchi del pianeta); anche se ci fanno sentire impotenti e generano 

disuguaglianze, presumiamo di non poter fare nulla. Poiché è un fenomeno che non compren-

diamo, poiché sono circondate dall'aura del progresso, poiché sono nelle mani di esperti, ecc., ci 

sistemiamo nel privilegio e, nella migliore delle ipotesi, nell'impotenza. 

Tuttavia l’ecologismo (nel senso migliore del termine) consiste nel lavorare sulle cose 

impossibili e cerca di superare l'impotenza. Se infatti l'ecologismo (e l'ecologismo sociale in 

particolare) ci ha donato qualcosa, si è trattato proprio dell’idea che è radicalmente necessario 

trasformare tutto, trasformare le nostre relazioni, la nostra economia, le nostre istituzioni, il 

nostro metabolismo, i nostri modi di vivere. 

Se vogliamo mettere in moto trasformazioni eco-sociali (poi bisognerà vedere attraverso quale 

ipotesi politica) e ci chiediamo come lo possiamo fare, penso che sarebbe un grosso errore 

tralasciare la sfera tecnico-tecnologica. Tralasciare la riflessione su come la pensiamo, a livello di 

immaginario, sarebbe un grosso errore, perché rimarremmo bloccati e non riusciremmo nem-

meno a pensare a questi problemi e a come modificare le cose, e sarebbe anche un enorme errore 

metabolico. Questo è ovvio. Parliamo di transizione energetica e, in realtà, stiamo parlando di 

transizioni tecnologiche. 

Abbiamo bisogno di una decrescita eco-femminista. Ci sembra una prospettiva più coerente con 

i dati biotici e geofisici. 

Se vogliamo parlare in chiave propositiva, mi sembra che abbiamo bisogno di pensare a qualcosa 

come le ‘tecniche umili’. Perché tecniche e perché umili? Tecniche8 ha a che vedere con la necessità 

di costruire strumenti che si lascino alle spalle l'imperialismo tecnologico di cui abbiamo parlato 

sopra, che si sgancino da quel progetto di mondo, dal totalitarismo del capitalismo industriale. E 

che si possano inserire in modo più umile sia nel tessuto della vita che nelle nostre società. 

Prenderei in considerazione due aspetti: da un lato, l'ipotesi politica di una trasformazione 
tecnologica e, dall'altro, la definizione concreta di tecniche umili.  

Per quanto riguarda il primo, l'idea di tecniche umili non pretende di esaurire le possibilità di 

una transizione tecnologica al momento attuale. Più che una proposta chiusa e insindacabile, vuole 

essere un contributo a quello che dovrebbe essere un processo politico che ci porterà a 

politicizzare la tecnologia. La realizzazione di questo progetto inizia col fare quello che stiamo 

facendo: problematizzarla, storicizzarla, analizzarla, capire quali interessi ha dietro... Continua poi 

con la messa in atto di dibattiti collettivi. 

Ivan Illich, un autore molto importante a tale proposito, era solito parlare di «inventario».9 

Dobbiamo fare un inventario, dobbiamo capire che esiste una certa correlazione tra una 

tecnologia e un mondo. Dobbiamo quindi riflettere su che mondo è il nostro e su che mondo 

desideriamo e, a partire da lì, vedere quali tecniche sono compatibili con il nostro progetto. 

In questo dibattito ci saranno sicuramente criteri diversi. Io ritengo che non esista un criterio 

unico. Inoltre ci saranno anche percezioni diverse di quale mondo desideriamo. Ma questo 

dibattito dovrebbe svolgersi nel quadro già stabilito dai limiti esistenti: i limiti della crescita e quelli 

planetari. Pensare che un tale dibattito possa dare spazio a elementi che sono al di fuori di quei 

limiti planetari non è solo imprudente, ma è ecocida e genocida. Quello che sta portando al 

fallimento della nostra civiltà, infatti, è sicuramente il continuare a procedere con quegli schemi, 

che sono al di là del possibile. 

E al di fuori dell’ambito di ciò che è possibile si colloca, né più né meno, l'idea dello Stato del 

benessere così come lo conosciamo, lo Stato del benessere coloniale e basato sui combustibili 

 
8 N.d.t. - Sulla differenza fra tecniche e tecnologie, si veda la nota 1. 
9 N.d.t. - Parlando di inventario con riferimento a Illich, probabilmente Almazán si riferisce al libro di Valentina 

Borremans, stretta collaboratrice di Illich, dal titolo Guide to convivial tools. 



fossili. Ecco perché parliamo della necessità di una decrescita eco-femminista. Ci sembra un 

contesto più coerente con i dati biotici e geofisici. 

Ora, se dovessi partecipare a quel dibattito, ho ben chiaro ciò che vorrei difendere: a fronte 

delle tecnologie imperiali, proporrei alcune tecniche umili, che avrebbero almeno tre caratte-

ristiche interconnesse. 

La prima è che dovrebbero essere biomimetiche.10 Jorge Riechmann ha pubblicato tempo fa un 

libro intitolato Biomímesis (2006), nel quale ha proposto un'idea che è sempre più accettata: 

quando progettiamo le nostre tecniche, dobbiamo imitare la natura. In natura troviamo cicli, di 

solito circolari, in cui la fine di un processo è l'inizio di un altro. I cicli sono molto efficienti e molto 

articolati. La natura sa quello che fa, diceva Barry Commoner. 

La cosa migliore che possiamo fare è introdurci in quella dinamica, in quei cicli, e semplicemente 

trarne vantaggio senza deteriorarli, o addirittura aspirando a migliorarli, perché no? Ma non a 

migliorarli con la violenza, bensì in chiave simbiotica.  Ad esempio, la dehesa11 è un grande artefatto  

tecnico. La dehesa è inizialmente un bosco di querce che, una volta ripulito, può essere usato in 

modo utile per noi, ad esempio per l’alimentazione animale; inoltre, aumenta la biodiversità, ma 

rispettando i cicli, la circolarità, proprio come facevano le tecniche agricole tradizionali. Quell'idea 

di economia circolare, di cui forse avrete sentito parlare (i Valero12 preferiscono parlare di 

economie a spirale, perché c'è sempre una diminuzione di entropia) si riferisce a tecniche che 

devono inserirsi negli ecosistemi. In altre parole, non possono essere come sono state finora: 

lineari. Non possono essere distruttive, né vincolate a materie prime che sono finite. Si tratta di 

una sfida enorme, che da tempo ci fa pensare che puntare esclusivamente sulle rinnovabili 

industriali ad alta tecnologia sia un errore. È un errore, perché non sono biomimetiche. In realtà, 

sono puramente industriali e dipendono da materie prime finite. Ancora una volta, qui abbiamo un 

problema importante. 

In secondo luogo, devono anche essere democratiche, se vogliamo costruire società autonome. 

Intendo l'autonomia come democrazia radicale, motivo per cui abbiamo anche bisogno di tecniche 

democratiche. E questo cambia tutto. Cambia la scala: dobbiamo pensare su scale più piccole; 
cambia il progetto, che non deve essere a scopo di lucro, ma deve essere finalizzato a qualcosa di 

comprensibile, riparabile, utilizzabile, un progetto universalizzabile, che non abbia quella 

dimensione escludente della tecnologia imperiale, ma sia orientato alla condivisione. Una zappa 

può essere costruita praticamente ovunque sul pianeta, mentre un reattore nucleare, a causa dei 

suoi requisiti organizzativi e materiali, non può esserlo. Inoltre, devono essere aperte al processo 

decisionale collettivo, ed è complicato pensare a come farlo. Ha molto a che vedere con il modo 

in cui organizzeremmo la società. Il modo in cui viene presa una decisione su una tecnica è molto 

simile a quello in cui viene presa una decisione sull'economia: si aprono dibattiti sulla pianificazione, 

l'autogestione, la valutazione dei bisogni e la definizione delle priorità. Sono convinto che il 

dibattito sulla tecnica debba andare di pari passo con il dibattito democratico. Esaminando il modo 

in cui vogliamo organizzare la soddisfazione dei nostri bisogni e la sussistenza, dovremo vedere 

quali tecniche sono compatibili con quell'obiettivo e dovremo farlo in modo democratico. 

Occorrerebbe inventare come ciò potrebbe essere. 

E in terzo luogo, come è ovvio, se esiste una dimensione metabolica e una dimensione politica 

istituzionale, non dovremmo dimenticare che c’è anche la dimensione immaginaria. Abbiamo 

bisogno che queste tecniche siano ‘gaiane’13 o ‘scalze’14 (possiamo chiamarle in modi diversi). Che 

 
10 N.d.t. - La biomimesi «è una disciplina che studia e imita i processi biologici e biomeccanici della natura e degli 

esseri viventi come fonte di ispirazione per il miglioramento delle attività e tecnologie umane» (da Wikipedia). 
11 N.d.t. - sistema agro-silvo-pastorale, tipico dell’area meridionale e occidentale della penisola Iberica. 
12 N.d.t. - Antonio Valero e Alicia Valero, dell’Università di Saragozza, autori fra l’altro di The Material Limits of 

Energy Transition: Thanatia, Springer International Publishing, 2021. 
13 N.d.t. - In armonia con i cicli di Gaia, la Terra. 
14 N.d.t. - Con riferimento ai saperi non formali, ad esempio dei popoli indigeni e di culture non prese in considera-

zione dal mondo egemonico del capitalismo industriale. 



partano da un altro atteggiamento verso gli altri e verso tutta la vita. Che partano - come dicevo 

prima - non dalla pretesa di conoscere e di controllare, di dominare e di sfruttare, con quella 

linearità, con quella volontà di accumulazione, ma che abbandonino ogni arroganza prometeica. Io 

la chiamo così. Che si aprano alla conoscenza plurale. Ad esempio, gli autori che si occupano di 

decrescita parlano di «pluriverso», di approcci differenti al reale, e lottano contro l'imperialismo 

della scienza occidentale. Si tratta di un dibattito molto complesso, ma lo ritengo indispensabile 

per poter effettivamente rispettare i diversi modi di essere che esistono su questo pianeta, i 

diversi orizzonti immaginari. E, di conseguenza, anche le diverse tecniche con obiettivi e 

orientamenti diversi. Quelle di cui abbiamo bisogno dovrebbero impegnarsi maggiormente 

nell'osservazione e nella contemplazione… piuttosto che nel controllo. Quanto sono diversi i 

binocoli, che possono essere usati per osservare gli uccelli, da un fucile da caccia che serve ad 

ucciderli! Sono due orientamenti diversi. Due cose che a prima vista ci permettono di relazionarci 

con lo stesso oggetto, ma con obiettivi molto diversi. 

Qui si potrebbe anche (perché no?) aprire uno spazio per le tecniche di meditazione, le 

tecniche di osservazione, una serie di cose necessarie in quella grande trasformazione etica, 

polietica, di cui abbiamo bisogno. Nessuno meglio di Jorge Riechmann ha lavorato su questo: l'idea 

di auto-costruzione collettiva, l'adozione di quella che lui chiama una «simbioetica», che reinserisca 

le nostre società nel tessuto della vita, che ponga fine alla nostra arroganza di specie, che ci 

ricollochi al di fuori di quelle dinamiche distruttive e di controllo e che (aggiungerei io) ci permetta 

di mettere al centro la sussistenza. Mettere la vita al centro è oggi il motto eco-femminista. Ciò 

significa, ovviamente, valorizzare i lavori che sostengono la vita e condividerli. Ma, al di là di questo, 

implica anche la necessità di opporsi all'eccessiva mediazione del mercato e dello Stato, che 

continua ad essere imprescindibile per il mantenimento dei nostri modi di vita. È questa 

mediazione che ci costringe a delegare ai tecnici e ai politici, a cercare l'efficienza, ad aumentare la 

produttività. Invece no. Dobbiamo capire che la vita è una nostra responsabilità, così come 

costruire tecniche compatibili e che favoriscano la sussistenza. A tal fine, tutto il patrimonio 

tecnico che è esistito storicamente ci servirà molto. Dovremmo rivalorizzarlo, come ha detto 
Mumford. Molti interrogativi che sembrano insolubili - come possiamo garantire il cibo senza 

combustibili fossili? - a volte hanno risposte molto semplici, come era sempre stato fatto prima 

della loro massiccia incorporazione nell'economia... 

Si apre inoltre la possibilità di avviare processi estremamente innovativi. Ci sarebbe molto da 

immaginare e da inventare se vogliamo costruire questo tipo di tecniche umili. L'ingegneria 

potrebbe dedicarsi a trovare le modalità secondo cui le nostre tecniche possano essere in grado di 

chiudere i cicli come fa Gaia. Le discipline umanistiche ecologiche potrebbero pensare a come fare 

una transizione tecnologica democratica, a come la si potrebbe organizzare, a quali proposte 

potrebbero essere fatte... Ci sono moltissime cose da pensare. In effetti, c'è quasi tutto da 

pensare. 

Chiudo con un invito a fare di tutto ciò un problema centrale nei nostri movimenti sociali, nella 

nostra pratica, nella nostra ricerca, quando se ne presenta l’occasione; che lo facciamo 

collettivamente, che lo facciamo in modo propositivo e che avviamo un esercizio di innovazione 

collettiva e di base. 

Pensate che una tecnica umile è l'agroecologia. L'agroecologia è stata il frutto di una grandissima 

innovazione. Credo che questo apra una via che possiamo imitare in altri settori, come quello 

dell'energia. Margarita Mediavilla ha recentemente proposto che, proprio come abbiamo una 

permacultura, forse dovremmo pensare a costruire una permaingegneria. Luis González Reyes ed 

io stesso parliamo anche di energie veramente rinnovabili, una visione umile delle tecniche 

energetiche. Credo che si stia aprendo davanti a noi tutto un contesto di problemi che deve 

ancora essere esplorato... e che spero affronteremo collettivamente con urgenza. 

 

 

 



Riferimenti bibliografici 

Almazán, Adrián (2021) Técnica y tecnología: cómo conversar con un tecnolófilo. Madrid: 

Taugenit. 

Riechmann, Jorge (2006) Biomímesis: ensayos sobre imitación de la naturaleza, ecosocialismo y 

autocontención. Madrid: Los Libros de la Catarata. 

 


