Adrian Almazan'
Dalle tecnologie imperiali alle tecniche umili?

23 marzo 2023

Fonte: “De las tecnologias imperiales a las técnicas humildes”, in viento sur, n. 186.
Traduzione a cura di Camminardomandando

Questo testo ¢ la traduzione della trascrizione rielaborata della conferenza tenuta dall'autore il
10 maggio 2022 nel corso del seminario «Alternative alla crisi eco-sociale», organizzato dal
Dipartimento di Scienze Politiche e dall'amministrazione della UPV | EHU [Universita del Paese
Basco]; dalle fondazioni viento sur, Hitz & Hitz e Betiko; dai gruppi di ricerca Ekopol e Parte
Hartuz della UPV/IEHU, e pubblicata nel n. 186 di viento sur, che ringraziamo per lIautoriz-
zazione.

E una buona notizia che la questione della tecnologia cominci finalmente a trovare uno spazio
nella nostra riflessione eco-sociale. Penso che sia un sintomo del fatto che, fortunatamente, grazie
al buon lavoro di molte ricerche e di molti attivisti, cominciamo ad essere consapevoli dell'im-
portanza di tale questione nel nostro secolo della grande prova. Dobbiamo riflettere a fondo sulla
tecnologia e, cosa senza dubbio piu difficile, dobbiamo far si che questa riflessione si traduca poi in
azioni concrete. Riflessione e azioni che non e che non ci siano state fino ad ora, ma che non sono
mai state presentate nel loro rapporto concreto con la tecnologia.

Ad esempio, di solito dico che in Euskal Herria® si pud pensare che in sostanza il movimento
anti-nucleare sia stato probabilmente un movimento di critica e di messa in discussione della
tecnologia, in questo caso nucleare. Certo, non solo della tecnologia, ma anche di un modello di
sviluppo, di una struttura oligarchica, della mancanza di democrazia...; ma anche di una tecnologia.

Lo stesso si puo dire della lotta contro gli organismi geneticamente modificati, che e stata
prevalentemente associata alla sovranita alimentare o al movimento agroecologico, ma che ha
avuto anche una dimensione di analisi critica, di politicizzazione, nei confronti di una tecnologia e,
in questo senso, di un’articolazione politica nei suoi confronti, sia in termini di opposizione che in
un’ottica positiva. Questa € la strada che sicuramente dobbiamo percorrere per tutte le tecno-
logie. E necessario cominciare a capire che nelle tecnologie c'¢ una dimensione profondamente
politica.

Dopo questa riflessione iniziale, entrero nel vivo di cio che voglio condividere con voi. Non mi
soffermero molto sul contesto attuale, perché nel corso di questo seminario sono state presentate
molte analisi al riguardo. Penso che I'espressione ‘il secolo della grande prova’ riassuma molto bene
le sfide che abbiamo di fronte. Quello che invece intendo fare e basarmi su alcune teorizzazioni
che hanno affrontato la questione della tecnologia attraverso il prisma del potere, ovvero che
hanno cercato di comprendere la tecnologia come una dimensione esplicita del potere nelle
nostre societa. A partire di qui, potremo costruire una teorizzazione del ruolo della tecnologia
nella nostra societa e, sulla base della nozione di potere, potremo effettuare un'analisi comparativa

' Adrian Almazan & professore di filosofia all'Universita Carlos Ill e membro di Ekologistak Martxan.

2 N.d.t. — In un’intervista relativa al suo libro «Técnica y tecnologia» l'autore chiarisce la differenza, a suo avviso
cruciale, che esiste fra i due termini: «ll punto di partenza per comprendere questa differenza consiste nel rendersi
conto che le tecniche sono simili alle lingue o all’arte molto piu di quanto non siamo soliti credere. Ogni societa ha le
sue, e conferisce loro una determinata forma. Ma esse a loro volta, plasmano la societa, “sono” in qualche modo
quella societa, o una sua parte. Partendo di qui, cio che il libro si propone & mettere in luce che, mentre la tecnica &
una caratteristica propria delle societa umane (e anche di molti animali non umani), la tecnologia non lo é. La
tecnologia non ¢ altro che un tipo concreto di tecnica. In particolare, & quella tecnica che ¢ stata sviluppata dalle
societa moderne, capitaliste e da alcuni secoli industriali» (da un’intervista di Lopez Arnal ad Almazan, parte prima.
Lintervista, assai interessante, continua con una parte seconda e una parte terza).

¥ N.d.t. - Paesi Baschi.


https://vientosur.info/de-las-tecnologias-imperiales-a-las-tecnicas-humildes/
http://www.camminardomandando.wordpress.com/
https://vientosur.info/category/revista/vientosur-no-186/
https://slopezarnal.com/entrevista-a-adrian-almazan-sobre-tecnica-y-tecnologia-como-conversar-con-un-tecnolofilo-i/
https://slopezarnal.com/entrevista-a-adrian-almazan-sobre-tecnica-y-tecnologia-como-conversar-con-un-tecnolofilo-ii/
https://slopezarnal.com/entrevista-a-adrian-almazan-sobre-tecnica-y-tecnologia-como-conversar-con-un-tecnolofilo-y-iii/

di diverse tecnologie, il che ci aiutera a costruire una proposta, una riflessione su come potremmo
o dovremmo procedere in questo ambito. Tale proposta e cio che intendo sintetizzare con la
nozione di tecniche umili.

Non so quale sia la vostra esperienza in questa riflessione sulla tecnologia, ma non ce n'é nessun
bisogno; e sufficiente I'esperienza della vita quotidiana per rendersi conto che la tecnologia &
diventata fine a se stessa, in quanto materializzazione di un certo metabolismo fossile e di certe
idee sulla tecnologia stessa, in particolare quella del tecno-ottimismo. Questa idea € diventata un
grande ostacolo (per non dire uno dei piu importanti) che incontriamo nel portare avanti il nostro
compito o il nostro tentativo di attuare trasformazioni che possano permetterci di navigare meglio
negli attuali contesti di profonda crisi eco-sociale. Quando pensiamo che & necessario smettere di
crescere, quando pensiamo che abbiamo bisogno di non rimanere fossilizzati, in realta stiamo
sostenendo che dobbiamo cambiare i nostri modi di vivere. E, di conseguenza, cido che stiamo
facendo € mettere in discussione un insieme di tecnologie.

Qual ¢ il problema? E che forse la cosa pitl importante, al di la delle tecnologie concrete, & il
contesto in cui le pensiamo. Perché? Perché i contesti possono essere molto diversi. Potremmo
pensare che le tecnologie sono innocenti e che tutti i nostri problemi derivano esclusivamente dal
nostro sistema economico. Che le tecnologie, anche se non sono ancora la soluzione dei nostri
problemi, sono potenzialmente in grado di diventarlo. Che non c'é nulla da mettere in discussione.
Che quello che dobbiamo fare & accelerare lo sviluppo tecnologico. Sono tutte posizioni che sono
presenti nei dibattiti contemporanei. Forse avete sentito parlare di accelerazionismo, di neutralita
della tecnologia. Anche una parte del marxismo aveva la convinzione che cio che si doveva fare era
stimolare lo sviluppo delle forze produttive (anche se Sacristin® ci ha costantemente ricordato che
queste sono sempre distruttive oltre che produttive) e poi estrarle dal contesto capitalistico in cui
erano nate. Si tratta di qualcosa di simile a quanto ci propone il movimento hacker, che puo essere
un esempio vicino o intuitivo.

Questa idea, che non ¢ altro che quella di neutralita, € molto importante perché é servita per
molto tempo a de-problematizzare la tecnologia, per toglierla dal novero delle cose che devono
essere messe in discussione e trasformate. Al centro della discussione & stato quindi collocato
l'uso della tecnologia, e non la tecnologia in sé. L'unica cosa a cui storicamente si tendeva a dare
importanza era il problema etico nelle sue varie sfaccettature a proposito di come, da chi e in che
modo, con quale intensita, con quale distribuzione e con quale giustizia venivano applicati, utilizzati
o distribuiti I'accesso e i benefici di determinate tecnologie. Ma il punto di partenza era sempre lo
stesso: I'equiparazione tra progresso sociale e progresso tecnologico, tra abbondanza e liberta. Si
presumeva quindi di poter mettere al servizio della societa uno sviluppo tecnologico che era stato
solo accidentalmente il risultato dello sviluppo capitalistico e che poteva dunque essere tra-
sformato. Questa idea ha radici molto profonde, che ci fanno risalire al cristianesimo primitivo,
all'idea di progresso e ad altri contesti che, in parte, ho analizzato nel mio libro Técnica y tecnologia
(2021). Insomma, & profondamente radicata nel DNA del progetto della modernita, del
capitalismo, dell'idea stessa di civilta.

Riscontriamo qui una sorta di presenza, una certa idea che il nostro rapporto con la natura sia
mediato dalla tecnologia. Un rapporto con la natura in cui ci poniamo in una posizione di dominio,
a partire dalla quale mettiamo la natura al nostro servizio, usiamo le sue risorse, le sue ricchezze,
per avviare un processo di emancipazione, di liberta, di abbondanza. Si tratta di un'idea che puo
essere fatta risalire almeno al XVI secolo, il che significa che non c’e nulla di nuovo, soprattutto se
pensiamo a come la tecnologia € arrivata a svolgere un ruolo che storicamente era stato ricoperto
dalla teologia o dalla religione. Nel corso dei secoli, I'idea di salvezza € stata associata per I'appunto
alla salvezza cristiana, sia attraverso la preghiera che attraverso il lavoro, I'opzione che ¢é diventata
dominante a partire dall'egemonizzazione dell'etica capitalista cosi come ce la presenta I'analisi di
Weber. Ma, con il passare del tempo, c’e stato un certo declino di queste forme di fede, poiché le

*N.d.t. - Manuel Sacristan Luzén (1925-1985), pensatore marxista spagnolo.



societa sono andate secolarizzandosi, un processo che peraltro non e stato completo. Non
viviamo in societa secolarizzate, e ancor meno a livello mondiale. Ma si e instaurato un certo
vuoto di senso, una crisi nichilista iniziata nel XIX secolo ed esplosa nel XX, alimentata da contesti
molto mutevoli e molto conflittuali, soprattutto prima dello scoppio della prima guerra mondiale.
La rivoluzione industriale ha generato molti cambiamenti e ha legato l'idea di progresso a quella di
sviluppo industriale. Diciamo che ha finito per dar vita alla nozione di benessere sociale, e anche a
un determinato progetto di mondo, si potrebbe dire, a un insieme di desideri, di impulsi. In
sostanza, € successo che si € arrivati a sostituire la salvezza cristiana con la salvezza ottenuta
tramite i mezzi stessi dello sviluppo tecnologico. E, nello stesso tempo, le autorita religiose, come i
sacerdoti o simili, sono state sostituite da ingegneri o scienziati.

Il XX secolo € stato un secolo complicato, ed € chiaro che la nozione di progresso ne ha
risentito molto. Ne ha risentito in concomitanza con le guerre, gli sviluppi tecnologici militari,
l'aumento delle disuguaglianze, I'esplosione del femminismo, I'esplosione del colonialismo. Credo
che tutto cio abbia messo in discussione I'idea che ci trovassimo su un'unica traiettoria indiscutibile
e trionfale. Potremmo dire che il progresso e la tecnologia hanno ormai acquisito uno status un
po' ambiguo.

La nozione di progresso tipica del XIX secolo, molto trionfalistica, € in gran parte scomparsa. Si
€ mantenuta la nozione di progresso come identificazione con il bene, con una direzione corretta,
ma quel potere di legittimazione, quel potere anche di significato, € stato assunto dalla nozione di
sviluppo. Una nozione che, a mio avviso, sta entrando in crisi a causa degli effetti dell'estrattivismo.
| primi episodi del collasso eco-sociale ci stanno mostrando che questo sviluppo ha un volto
nascosto che non possiamo piu ignorare. Cosi, dopo il crollo del progresso e il boom dello
sviluppo, potremmo ora sperimentare un declino simultaneo di entrambi.

Per quanto riguarda la tecnologia, c'é anche una certa ambiguita sociale, perché, da un lato,
tutto cio che & autentico, cio che & manuale, artigianale, ecc., ha acquisito un certo prestigio, ed &
stato anche monetizzato. Mi riferisco agli hipster,” al turismo rurale... C'¢ un impulso anti-tecno-
logico, ma senza una messa in discussione piu approfondita. C’é piuttosto una sorta di rifiuto, che a
volte ¢é estetico, a volte ¢ identitario, esperienziale, ma tuttavia c'e. E questo convive con una
cultura che € molto impregnata dei desideri e dei sogni erotici della cultura della Silicon Valley,
della digitalizzazione e dell'informatizzazione.

E diffusa l'idea che stiamo camminando lungo una traiettoria inarrestabile di modernizzazione, di
autonomizzazione dalla natura, di estensione dell'intelligenza artificiale, di viaggi spaziali... C'é tutta
una corrente di pensiero, rivolta alla legittimazione del capitalismo cosi come lo conosciamo oggi,
che ha molta forza. Soprattutto, ci sono alcune discipline in cui questo modo di pensare ci porta a
una posizione sociale un po’ pericolosa. Pensiamo ad esempio all'economia convenzionale, che &
stata studiata molto bene da José Manuel Naredo.

C'e stata una dimenticanza dei limiti, cosi come un'enorme fiducia nell'efficienza che
normalmente viene associata allo sviluppo tecnologico. Per questo che ci sono stati molti discorsi,
come quello dell'economia dematerializzata, e molte scommesse, come quella della digitalizzazione,
che sono profondamente fuorvianti perché basate su una fiducia cieca, una fede ingiustificata nella
tecnologia. Questo viene spesso definito tecno-ottimismo, e alcuni, per sottolineare quelle radici
religiose, lo chiamano tecno-ermetismo. Ci sono molti approcci a tale questione. Anche se ci sono
minoranze che rifiutano questa idea, anche se quella crisi del XX secolo ha generato una certa
sfiducia e anche se la crisi ecologica, e molte crisi sociali ad essa associate, stanno gia generando un
po’ di sconcerto, tuttavia |'equiparazione tra progresso e sviluppo tecnologico, tra miglioramento e

> N.d.t. - «ll termine hipster (talvolta tradotto in italiano con espressioni come "giovani anticonformisti”, o
"alternativi") indica una subcultura espressa da giovani bohémien del ceto medio e benestante. (...). Questo genere di
subcultura é spesso associato (...) a una propensione per la politica pacifista, primitivista ed ecologista, per i prodotti
dell'agricoltura biologica (...) e gli stili di vita alternativi, in maniera simile alla subcultura del movimento hippie, ma
meno radicaley (da Wikipedia).



sviluppo tecnologico, rimane ancora abbastanza intatta, e c'e anche una fiducia molto profonda nel
ruolo che la tecnologia puo svolgere nei confronti di tutte queste problematiche.

Riscontriamo alcuni esempi drammatici al riguardo. Nel caso del cambiamento climatico, il
ruolo svolto da quella fiducia tecnologica e disastroso, perché invece di renderci conto che un
insieme di tecnologie, di metabolismi, ci ha portato a una crisi molto profonda, derivata dalle
nostre emissioni (pensiamo ad esempio all'automobile o agli impianti industriali), invece di
prendere coscienza di quei pericoli e, di conseguenza, attivarci collettivamente in qualche modo
per trasformare tutto, per fermare le emissioni, cio che facciamo € pensare che non € necessario
fermarsi, che non € necessario smettere di generare emissioni, ma che bisogna compensarle. In
questa idea della compensazione delle emissioni rientra pienamente |'occultamento delle
dimensioni politiche e sociali del nostro problema, della nostra malattia, che ¢ il capitalismo
industriale; ed emerge quellidea molto comune, di cui sicuramente avete sentito parlare molto
spesso, della soluzione tecnologica. Esistono soluzioni tecniche che possono essere relativamente
ragionevoli e che possono svolgere un ruolo importante nella nostra lotta contro il cambiamento
climatico, come ad esempio la riforestazione, che difenderemmo anche a partire da una
prospettiva di decrescita. Altre soluzioni tuttavia possono essere meno ragionevoli, anche se non
impossibili, come nel caso delle tecnologie per la cattura del carbonio. Questa sarebbe forse
possibile, ma sicuramente i suoi costi energetici e, fondamentalmente, la sua instabilita, sia perché
e in fase sperimentale, sia, soprattutto, per il livello a cui si pretende di arrivare, ci portano in un
contesto di irrazionalita sociale. Inoltre, ci sono proposte che definisco deliranti, basate su quella
profonda radice di fiducia nella tecnologia, e anche sul prestigio e la legittimita che attribuiamo a
ingegneri, esperti, scienziati, ecc. Costoro sono in grado di proporre, senza la minima esitazione,
progetti come mettere in orbita degli specchi per riflettere parte della luce solare, modificare
l'albedo e modulare i cambiamenti climatici. Sembra piu facile per noi immaginare questo - o
colonie su altri pianeti, o che abbandoneremo i nostri corpi fisici e diventeremo una serie di dati -
piuttosto che immaginare di trasformare la nostra societa. C'é qui un sintomo, o se volete un
assaggio, un esempio di quel ruolo pericoloso e di quella arrendevolezza che credo continui ad
attraversare il nostro rapporto con la tecnologia.

Non bisogna separare la storia e la societa, da un lato, e la tecnologia e il suo sviluppo, dal-
l'altro.

Da questa diagnosi € scaturito il mio interesse ad approfondire la questione della tecnologia e,
anche, la necessita di sfatare quella nozione della sua neutralita. E cid che ho fatto nella mia tesi di
dottorato e che poi ho continuato a fare in altre pubblicazioni e in un libro in cui ho formulato il
paradigma della non neutralita. Che cosa significa non neutralita? Intendo dire che quando
affrontiamo lo studio di una tecnologia, necessariamente la cosa piu importante non ¢ l'uso che se
ne fa. Non & soltanto I'uso a dover essere analizzato a livello polietico.* Non & I'unico aspetto
problematico. Al di la dell'uso, dobbiamo intendere la tecnologia come un vettore di potere, un
vettore di costruzione di relazioni sociali, di relazioni politiche, in virtu della sua stessa esistenza
sociale. Il punto di partenza per avvicinarsi al fenomeno tecnologico e capire che si tratta di una
creazione sociale e storica; cio significa non separare la storia e la societa, da un lato, dalla
tecnologia e il suo sviluppo, dall'altro.

Questo ¢ il problema in cui € incorso il determinismo tecnologico. L'idea che la tecnologia
cambia e che con essa cambia anche la societa in modo parallelo e univoco per adattarsi ad essa, €
un’idea deterministica. Si tratta di un grosso errore, perché ci fa credere che la tecnologia sia al di
fuori della societa e che quest’ultima la segua, obbedendo al ritmo stabilito dalla tecnologia. Non &
cosi. La tecnologia & una creazione sociale, nasce all'interno di una societa e, quindi, nasce con

¢ N.d.t. - Polietica: «il contributo dell’etica alla politica. (...) Un neologismo coniato dallo scrittore Paolo Maurensig.
L’etica della politica consiste “nel rispettare la scala dei valori, prima gli interessi generali e poi quelli particolari, e nel
porsi in un orizzonte temporale piu lungo del mandato, unico modo per attuare riforme e decisioni davvero efficaci”».
(Letterio Scopelliti, Gazzettino, 2| ottobre 2006, Nordest, p. 4)» (dal Vocabolario Treccani).



molte delle sue caratteristiche, nell’ambito dei suoi metabolismi, come un condensato dei suoi
interessi, delle sue priorita e dei suoi valori. Inoltre, come elemento materiale che € nella societa
stessa, alimenta e trasforma a sua volta, in una sorta di dinamica dialettica, molte delle strutture
politiche, istituzionali, del desiderio, ecc. E una sorta di luogo in cui il sociale & integrato, come lo
&, ad esempio, in un'istituzione. Lo comprendiamo bene se pensiamo alle istituzioni dello Stato.
Individuiamo un’entita materiale, ma c'e anche un'organizzazione sociale, ci sono alcune priorita,
alcune relazioni di potere. Ci rendiamo conto che lo Stato emerge come un riflesso della societa in
cui si trova, ma, nello stesso tempo, con la sua azione plasma quella societa. Qualcosa di simile
accade alla tecnologia. Inoltre, questo profondo legame con il sociale ci invita a intenderla in un
modo non continuo, non lineare. Non esiste una definizione di tecnologia e un'unica linea che ci
porti dalle tecnologie primitive a quelle contemporanee con un unico criterio di valutazione, che
normalmente sarebbe l'efficienza, e a volte la velocita o la potenza. Siamo di fronte a una creazione
radicalmente sociale e politica, paragonabile ad esempio alle creazioni linguistiche. Ci sono lingue
diverse, lingue che esprimono diverse esperienze del reale. Naturalmente, ci sono lingue che
hanno radici culturali, il che non significa che siano esclusive di una singola cultura. Si possono
trasmettere. Posso imparare, cerco di imparare il basco. Questo significa che non solo imparero la
lingua, ma insieme ad essa mi immergero in una storia, in un modo di vedere il mondo e
sicuramente in un rapporto con il territorio che prima non avevo. Pertanto, diciamo che con la
tecnica introduco la possibilita di trovare una parola che permetta di pensare quel fenomeno
tecnico in tutta la sua ampiezza e con tutte le sue differenze; la tecnica europea non sara uguale a
quella cinese, né a quella africana.

Tecniche diverse, al plurale, cosi come abbiamo lingue al plurale, una realta che c’eé sempre stata
e sempre ci sara. Diverso sarebbe un processo, un fenomeno, un progetto molto particolare:
costruire sistematicamente un insieme di istituzioni pubbliche e private che stimolino il continuo
sviluppo di tecniche scientificamente fondate. Non tutte le tecniche, infatti, hanno avuto o hanno
una base scientifica; molte hanno avuto una base tradizionale. empirica, costituita da osservazioni,
ecc. Quindi c'€ un momento in cui si utilizza la scienza, in modo accelerato, per sviluppare sempre
piu tecniche e, inoltre, tecniche che abbiano un'applicazione diretta, che siano efficienti, potenti,
compatibili - per cosi dire - con le priorita del capitalismo moderno di accumulazione, crescita,
controllo sociale... con tutte quelle priorita che conosciamo bene.

Un fucile mitragliatore & superiore a un arco? No. Credo che il fucile mitragliatore riassuma gli
interessi, i metabolismi, le priorita, gli obiettivi di una societa come la nostra. Altius, citius, fortius,
ovviamente. Se devo affrontarti in un contesto di guerra con un fucile mitragliatore e un arco,
sicuramente perderei con il mio arco. Ora, questo rende il fucile mitragliatore oggettivamente
superiore! No, solo nell’ambito di un determinato schema di valutazione e per alcuni determinati
obiettivi.

Un esempio molto chiaro lo troviamo nelle tecniche agricole, le tecnologie agricole, la
rivoluzione verde, l'agricoltura industriale. Se ci fosse un progresso continuo nella storia della
tecnica, dovremmo credere ai discorsi degli anni Sessanta, che ci dicevano che eravamo finalmente
riusciti a lasciarci dietro le spalle una serie di tecniche che erano ancestrali, inefficienti, che non ci
servivano e non erano produttive - le tecniche dei contadini tradizionali e i saperi dei popoli
originari - e che, finalmente era arrivata l'agricoltura scientifica, I'agricoltura tecnologizzata. Ma se
cio fosse vero, non saremmo al punto in cui ci troviamo. Non avremmo un’alimentazione
totalmente dipendente dal petrolio e dal gas naturale, le nostre terre non si starebbero
desertificando, non soffriremmo grandi carestie quando c'é¢ un conflitto. E in corso un conflitto
militare, e dal momento che abbiamo costruito un modo di produzione centralizzato, basato su
monocolture e su una logistica internazionale, puo verificarsi una carestia in parte dell'Africa.

L'agricoltura industriale & superiore? Chiaramente no. Quasi da nessun punto di vista. E solo
superiore nella sua natura predatoria. E stata in grado di essere molto produttiva. E ben di piu &
stata in grado di essere compatibile con il progetto di capitalizzazione della produzione alimentare.
Ovviamente & molto piu facile trasformare la produzione alimentare in un business capitalista se la



terra € concentrata, se la si monetizza e se si usano macchinari e non persone. Ma questo non
rende superiore I'agricoltura industriale, la rende soltanto piu compatibile con un certo progetto
di mondo, quello del capitalismo industriale.

La tecnologia ha un ‘infrapotere’” che & enormemente cruciale e centrale: quello di plasmare gli
stili di vita. Questa riflessione puo essere applicata in modo generale, e ci permette di vedere che
le tecnologie, lungi dall'essere estranee alla societa, sono al centro, sono nel cuore della societa
stessa. Alcuni teorici affrontano 'argomento in un modo molto interessante. Ad esempio, a me
piace molto Alf Hornborg (sto iniziando a conoscerlo e a vedere se possiamo fare qualcosa
insieme), un filosofo che ha lavorato sulla questione della non neutralita per trent'anni. Egli afferma
che le tecnologie sono, in un certo senso, strategie sociali per I'allocazione di risorse. Prendiamo in
considerazione quanto segue: il fatto che abbiamo una tecnica industriale o, per esempio, un
telefono cellulare, significa che li si condensa un determinato schema di appropriazione,
distribuzione e produzione. Affinché io abbia quell'oggetto e lo usi (indipendentemente da cio che
ne faccio), nell'esistenza sociale di quella tecnologia si condensano I'estrattivismo, la disuguaglianza
nord-sud, lo sviluppo disuguale, l'inquinamento, le condizioni di lavoro in Cina, Ia
finanziarizzazione... Un gran numero di elementi, di allocazione di strutture e di risorse, che sono
concentrati |i.

Castoriadis ha parlato dell'esistenza di un infrapotere radicale nella societa. Cio significa che
esiste una dimensione di potere esplicito; ad esempio, quando arriva un poliziotto e ti arresta o
quando vai in tribunale. Ma ci sono altri poteri - forse portati alla luce da Foucault - che non sono
espliciti. Il femminismo ha lavorato per decenni con dimensioni di potere che raramente erano
esplicite. Il femminismo ha messo in luce, e poi ha regolamentato la disuguaglianza, il potere che
era associato alla mascolinita, un potere che non era esplicito. In alcuni ambiti era rispecchiato
all'interno di disposizioni giuridiche, ma non era il tipo di potere che si trova enunciato in una
costituzione o in un codice penale. Con la tecnologia accade qualcosa di simile.

La tecnologia ha un infrapotere enormemente cruciale e centrale nei progetti che elaboriamo
per far fronte alla devastazione in corso: quello di plasmare i modi di vivere. C'€ un nodo,
un'interrelazione cruciale tra tecnologie e modi di vivere. Quando una nuova tecnologia viene
introdotta nella societa, non cade dal cielo, ma risponde a determinati interessi, a determinati
attori, e di solito e funzionale per i progetti di accumulazione o di controllo sociale. Tuttavia &
anche potenzialmente in grado di iniziare a ridefinire molti elementi presenti nelle nostre vite, sia
sul piano energetico e materiale che su quello immaginario, in relazione con le nostre aspettative e
i nostri desideri. Di solito faccio I'esempio dell'automobile, che mi sembra molto paradigmatico
perché non é soltanto un derivato del capitalismo fossile, di quel metabolismo fossile; non e
soltanto un condensato e un simbolo del taylorismo e del progetto di mondo che ha comportato,
prima il progetto keynesiano e poi il neoliberismo. L'auto modella anche la nostra nozione di
spazio e la nostra visione urbanistica. Grazie all'auto possiamo capire come & stata pensata
I'organizzazione del territorio, con spazi abitativi, spazi per il tempo libero, spazi per la produzione.
Grazie all'auto, o perché l'auto esiste, ci sono molte periferie, che sono totalmente contro la vita e
hanno senso solo in virtu di quella mediazione. Ma 'auto configura anche cio che e vicino e cio che
e lontano, configura cio che sentiamo come un bisogno. Abbiamo bisogno di turismo? Avremmo
bisogno di turismo se non avessimo automodbili, aerei e barche?

Questo infrapotere ¢, in molti modi, piu potente di qualsiasi potere esplicito. E la tecnologia lo
esercita attraverso la sua mera esistenza, che tra l'altro € un'esistenza imperiale. Le nostre sono
tecnologie imperiali, perché rispecchiano un modello di allocazione delle risorse che € a sua volta
imperiale: e diseguale in quanto fa prevalere i nostri privilegi coloniali e criminali sugli abitanti del
resto del pianeta. La nostra tecnologia € un esercizio di potere. Abbiamo un privilegio tecnologico.
Cio che avviene e che ci installiamo in quel privilegio. Diventa identitario, ed e difficile per noi
immaginare un futuro senza di esso; per tale motivo, e come strategia di protezione, de-

7 N.d.t. - Un sottopotere, un potere esercitato in forma non ufficiale e occulta.



politicizziamo le tecnologie, le consideriamo come dati di fatto. Le tecnologie sono quello che
sono e non possiamo fare nulla per cambiarle. Anche se vediamo che stanno avendo effetti
psicologici, soggettivi, economici; anche se vediamo che ci vengono imposte da attori sempre piu
monopolistici (fra l'altro, i piu ricchi del pianeta); anche se ci fanno sentire impotenti e generano
disuguaglianze, presumiamo di non poter fare nulla. Poiché & un fenomeno che non compren-
diamo, poiché sono circondate dall'aura del progresso, poiché sono nelle mani di esperti, ecc., ci
sistemiamo nel privilegio e, nella migliore delle ipotesi, nell'impotenza.

Tuttavia I'ecologismo (nel senso migliore del termine) consiste nel lavorare sulle cose
impossibili e cerca di superare l'impotenza. Se infatti I'ecologismo (e I'ecologismo sociale in
particolare) ci ha donato qualcosa, si e trattato proprio dell’idea che & radicalmente necessario
trasformare tutto, trasformare le nostre relazioni, la nostra economia, le nostre istituzioni, il
nostro metabolismo, i nostri modi di vivere.

Se vogliamo mettere in moto trasformazioni eco-sociali (poi bisognera vedere attraverso quale
ipotesi politica) e ci chiediamo come lo possiamo fare, penso che sarebbe un grosso errore
tralasciare la sfera tecnico-tecnologica. Tralasciare la riflessione su come la pensiamo, a livello di
immaginario, sarebbe un grosso errore, perché rimarremmo bloccati e non riusciremmo nem-
meno a pensare a questi problemi e a come modificare le cose, e sarebbe anche un enorme errore
metabolico. Questo € ovvio. Parliamo di transizione energetica e, in realta, stiamo parlando di
transizioni tecnologiche.

Abbiamo bisogno di una decrescita eco-femminista. Ci sembra una prospettiva piu coerente con
i dati biotici e geofisici.

Se vogliamo parlare in chiave propositiva, mi sembra che abbiamo bisogno di pensare a qualcosa
come le ‘tecniche umili’. Perché tecniche e perché umili? Tecniche® ha a che vedere con la necessita
di costruire strumenti che si lascino alle spalle I'imperialismo tecnologico di cui abbiamo parlato
sopra, che si sgancino da quel progetto di mondo, dal totalitarismo del capitalismo industriale. E
che si possano inserire in modo piu umile sia nel tessuto della vita che nelle nostre societa.
Prenderei in considerazione due aspetti: da un lato, l'ipotesi politica di una trasformazione
tecnologica e, dall'altro, la definizione concreta di tecniche umili.

Per quanto riguarda il primo, l'idea di tecniche umili non pretende di esaurire le possibilita di
una transizione tecnologica al momento attuale. Piu che una proposta chiusa e insindacabile, vuole
essere un contributo a quello che dovrebbe essere un processo politico che ci portera a
politicizzare la tecnologia. La realizzazione di questo progetto inizia col fare quello che stiamo
facendo: problematizzarla, storicizzarla, analizzarla, capire quali interessi ha dietro... Continua poi
con la messa in atto di dibattiti collettivi.

Ivan lllich, un autore molto importante a tale proposito, era solito parlare di «inventario».’
Dobbiamo fare un inventario, dobbiamo capire che esiste una certa correlazione tra una
tecnologia e un mondo. Dobbiamo quindi riflettere su che mondo ¢ il nostro e su che mondo
desideriamo e, a partire da i, vedere quali tecniche sono compatibili con il nostro progetto.

In questo dibattito ci saranno sicuramente criteri diversi. lo ritengo che non esista un criterio
unico. Inoltre ci saranno anche percezioni diverse di quale mondo desideriamo. Ma questo
dibattito dovrebbe svolgersi nel quadro gia stabilito dai limiti esistenti: i limiti della crescita e quelli
planetari. Pensare che un tale dibattito possa dare spazio a elementi che sono al di fuori di quei
limiti planetari non e solo imprudente, ma & ecocida e genocida. Quello che sta portando al
fallimento della nostra civilta, infatti, € sicuramente il continuare a procedere con quegli schemi,
che sono al di la del possibile.

E al di fuori dell’ambito di cio che ¢ possibile si colloca, né piu né meno, l'idea dello Stato del
benessere cosi come lo conosciamo, lo Stato del benessere coloniale e basato sui combustibili

8 N.d.t. - Sulla differenza fra tecniche e tecnologie, si veda la nota |.
’ N.d.t. - Parlando di inventario con riferimento a lllich, probabilmente Almazan si riferisce al libro di Valentina
Borremans, stretta collaboratrice di lllich, dal titolo Guide to convivial tools.



fossili. Ecco perché parliamo della necessita di una decrescita eco-femminista. Ci sembra un
contesto piu coerente con i dati biotici e geofisici.

Ora, se dovessi partecipare a quel dibattito, ho ben chiaro cio che vorrei difendere: a fronte
delle tecnologie imperiali, proporrei alcune tecniche umili, che avrebbero almeno tre caratte-
ristiche interconnesse.

La prima & che dovrebbero essere biomimetiche.'® Jorge Riechmann ha pubblicato tempo fa un
libro intitolato Biomimesis (2006), nel quale ha proposto un'idea che & sempre piu accettata:
quando progettiamo le nostre tecniche, dobbiamo imitare la natura. In natura troviamo cicli, di
solito circolari, in cui la fine di un processo ¢ l'inizio di un altro. | cicli sono molto efficienti e molto
articolati. La natura sa quello che fa, diceva Barry Commoner.

La cosa migliore che possiamo fare € introdurci in quella dinamica, in quei cicli, e semplicemente
trarne vantaggio senza deteriorarli, o addirittura aspirando a migliorarli, perché no? Ma non a
migliorarli con la violenza, bensi in chiave simbiotica. Ad esempio, la dehesa'' & un grande artefatto

tecnico. La dehesa ¢ inizialmente un bosco di querce che, una volta ripulito, puo essere usato in
modo utile per noi, ad esempio per l'alimentazione animale; inoltre, aumenta la biodiversita, ma
rispettando i cicli, la circolarita, proprio come facevano le tecniche agricole tradizionali. Quell'idea
di economia circolare, di cui forse avrete sentito parlare (i Valero'? preferiscono parlare di
economie a spirale, perché c'e sempre una diminuzione di entropia) si riferisce a tecniche che
devono inserirsi negli ecosistemi. In altre parole, non possono essere come sono state finora:
lineari. Non possono essere distruttive, né vincolate a materie prime che sono finite. Si tratta di
una sfida enorme, che da tempo ci fa pensare che puntare esclusivamente sulle rinnovabili
industriali ad alta tecnologia sia un errore. E un errore, perché non sono biomimetiche. In realta,
sono puramente industriali e dipendono da materie prime finite. Ancora una volta, qui abbiamo un
problema importante.

In secondo luogo, devono anche essere democratiche, se vogliamo costruire societa autonome.
Intendo I'autonomia come democrazia radicale, motivo per cui abbiamo anche bisogno di tecniche
democratiche. E questo cambia tutto. Cambia la scala: dobbiamo pensare su scale piu piccole;
cambia il progetto, che non deve essere a scopo di lucro, ma deve essere finalizzato a qualcosa di
comprensibile, riparabile, utilizzabile, un progetto universalizzabile, che non abbia quella
dimensione escludente della tecnologia imperiale, ma sia orientato alla condivisione. Una zappa
puo essere costruita praticamente ovunque sul pianeta, mentre un reattore nucleare, a causa dei
suoi requisiti organizzativi e materiali, non puo esserlo. Inoltre, devono essere aperte al processo
decisionale collettivo, ed € complicato pensare a come farlo. Ha molto a che vedere con il modo
in cui organizzeremmo la societa. |l modo in cui viene presa una decisione su una tecnica € molto
simile a quello in cui viene presa una decisione sull'economia: si aprono dibattiti sulla pianificazione,
l'autogestione, la valutazione dei bisogni e la definizione delle priorita. Sono convinto che il
dibattito sulla tecnica debba andare di pari passo con il dibattito democratico. Esaminando il modo
in cui vogliamo organizzare la soddisfazione dei nostri bisogni e la sussistenza, dovremo vedere
quali tecniche sono compatibili con quell'obiettivo e dovremo farlo in modo democratico.
Occorrerebbe inventare come cio potrebbe essere.

E in terzo luogo, come & owvio, se esiste una dimensione metabolica e una dimensione politica
istituzionale, non dovremmo dimenticare che c’é¢ anche la dimensione immaginaria. Abbiamo
bisogno che queste tecniche siano ‘gaiane’"® o ‘scalze’"* (possiamo chiamarle in modi diversi). Che

' N.d.t. - La biomimesi «& una disciplina che studia e imita i processi biologici e biomeccanici della natura e degli
esseri viventi come fonte di ispirazione per il miglioramento delle attivita e tecnologie umane» (da Wikipedia).

'""'N.d.t. - sistema agro-silvo-pastorale, tipico dell'area meridionale e occidentale della penisola Iberica.

2 N.d.t. - Antonio Valero e Alicia Valero, dell’'Universita di Saragozza, autori fra I'altro di The Material Limits of
Energy Transition: Thanatia, Springer International Publishing, 2021.

3 N.d.t. - In armonia con i cicli di Gaia, la Terra.

'*N.d.t. - Con riferimento ai saperi non formali, ad esempio dei popoli indigeni e di culture non prese in considera-
zione dal mondo egemonico del capitalismo industriale.



partano da un altro atteggiamento verso gli altri e verso tutta la vita. Che partano - come dicevo
prima - non dalla pretesa di conoscere e di controllare, di dominare e di sfruttare, con quella
linearita, con quella volonta di accumulazione, ma che abbandonino ogni arroganza prometeica. lo
la chiamo cosi. Che si aprano alla conoscenza plurale. Ad esempio, gli autori che si occupano di
decrescita parlano di «pluriversoy, di approcci differenti al reale, e lottano contro l'imperialismo
della scienza occidentale. Si tratta di un dibattito molto complesso, ma lo ritengo indispensabile
per poter effettivamente rispettare i diversi modi di essere che esistono su questo pianeta, i
diversi orizzonti immaginari. E, di conseguenza, anche le diverse tecniche con obiettivi e
orientamenti diversi. Quelle di cui abbiamo bisogno dovrebbero impegnarsi maggiormente
nell'osservazione e nella contemplazione... piuttosto che nel controllo. Quanto sono diversi i
binocoli, che possono essere usati per osservare gli uccelli, da un fucile da caccia che serve ad
ucciderli! Sono due orientamenti diversi. Due cose che a prima vista ci permettono di relazionarci
con lo stesso oggetto, ma con obiettivi molto diversi.

Qui si potrebbe anche (perché no?) aprire uno spazio per le tecniche di meditazione, le
tecniche di osservazione, una serie di cose necessarie in quella grande trasformazione etica,
polietica, di cui abbiamo bisogno. Nessuno meglio di Jorge Riechmann ha lavorato su questo: I'idea
di auto-costruzione collettiva, I'adozione di quella che lui chiama una «simbioetica», che reinserisca
le nostre societa nel tessuto della vita, che ponga fine alla nostra arroganza di specie, che ci
ricollochi al di fuori di quelle dinamiche distruttive e di controllo e che (aggiungerei io) ci permetta
di mettere al centro la sussistenza. Mettere la vita al centro & oggi il motto eco-femminista. Cio
significa, ovviamente, valorizzare i lavori che sostengono la vita e condividerli. Ma, al di la di questo,
implica anche la necessita di opporsi all'eccessiva mediazione del mercato e dello Stato, che
continua ad essere imprescindibile per il mantenimento dei nostri modi di vita. E questa
mediazione che ci costringe a delegare ai tecnici e ai politici, a cercare I'efficienza, ad aumentare la
produttivita. Invece no. Dobbiamo capire che la vita € una nostra responsabilita, cosi come
costruire tecniche compatibili e che favoriscano la sussistenza. A tal fine, tutto il patrimonio
tecnico che € esistito storicamente ci servira molto. Dovremmo rivalorizzarlo, come ha detto
Mumford. Molti interrogativi che sembrano insolubili - come possiamo garantire il cibo senza
combustibili fossili? - a volte hanno risposte molto semplici, come era sempre stato fatto prima
della loro massiccia incorporazione nell'economia...

Si apre inoltre la possibilita di avviare processi estremamente innovativi. Ci sarebbe molto da
immaginare e da inventare se vogliamo costruire questo tipo di tecniche umili. L'ingegneria
potrebbe dedicarsi a trovare le modalita secondo cui le nostre tecniche possano essere in grado di
chiudere i cicli come fa Gaia. Le discipline umanistiche ecologiche potrebbero pensare a come fare
una transizione tecnologica democratica, a come la si potrebbe organizzare, a quali proposte
potrebbero essere fatte... Ci sono moltissime cose da pensare. In effetti, c'é quasi tutto da
pensare.

Chiudo con un invito a fare di tutto cio un problema centrale nei nostri movimenti sociali, nella
nostra pratica, nella nostra ricerca, quando se ne presenta l'occasione; che lo facciamo
collettivamente, che lo facciamo in modo propositivo e che avviamo un esercizio di innovazione
collettiva e di base.

Pensate che una tecnica umile ¢é l'agroecologia. L'agroecologia é stata il frutto di una grandissima
innovazione. Credo che questo apra una via che possiamo imitare in altri settori, come quello
dell'energia. Margarita Mediavilla ha recentemente proposto che, proprio come abbiamo una
permacultura, forse dovremmo pensare a costruire una permaingegneria. Luis Gonzalez Reyes ed
io stesso parliamo anche di energie veramente rinnovabili, una visione umile delle tecniche
energetiche. Credo che si stia aprendo davanti a noi tutto un contesto di problemi che deve
ancora essere esplorato... e che spero affronteremo collettivamente con urgenza.



Riferimenti bibliografici

Almazan, Adrian (2021) Técnica y tecnologia: cdmo conversar con un tecnoldfilo. Madrid:
Taugenit.

Riechmann, Jorge (2006) Biomimesis: ensayos sobre imitacion de la naturaleza, ecosocialismo y
autocontencion. Madrid: Los Libros de la Catarata.



