LE RIVOLUZIONI IN AMERICA LATINA NEL XXI SECOLO
Raul Zibechi

In America latina, nel XX secolo, ci sono state quattro rivoluzioni vittoriose: quella messicana
del 1911, la boliviana del 1952, la cubana del 1959 e la sandinista del 1979. Tre di queste sono
fallite per implosione, dal momento che le forze ribelli non sono riuscite ad orientare la propria
vittoria in direzione antisistemica. Quella cubana, I'unica che resiste, ha raggiunto importanti
risultati per quanto riguarda la sanita e I’educazione, ma non si pud dire che i sia in corso un
processo di emancipazione.

Le rivoluzioni del XX secolo in America latina, confermano cido che abbiamo imparato dalle
venti rivoluzioni che hanno trionfato nel mondo, dalla rivoluzione russa del 1917 che compie
cent’anni, passando per quelle viethamita e cinese: i popoli, i lavoratori e i contadini possono
sconfiggere le classi dominanti e I'imperialismo.

Questo & un argomento dirimente. Nel corso degli ultimi cent’anni ci sono state rivoluzioni
ogni cinque o sei anni, contando solo quelle che sono riuscite a prendere il potere e a
consolidarsi. Se invece consideriamo anche quelle che hanno fallito all’'ora del proprio
consolidamento, potremmo contarne forse il doppio. In ogni caso, verificare che il popolo pud
vincere, deve riempirci di speranza in queste ore di attacchi ai diritti e battute d’arresto della
sinistra.

Fallimento della seconda tappa

Come ha sottolineato piu volte il sociologo Immanuel Wallerstein, le rivoluzioni seguono una
strategia in due tappe: la prima e prendere il potere e la seconda e trasformare la societa.
Questa seconda tappa si € sempre dimostrata la piu ardua, al punto che tre rivoluzioni, nel
nostro continente, sono implose. | motivi sono molteplici.

Nel caso messicano e boliviano, I’'assenza di una direzione politica unitaria con criteri chiari, &
stata una delle ragioni per le quali lo sforzo di milioni di persone si & perso nei meandri del
potere statale. Nel caso del Nicaragua, la combinazione fra la pressione esterna (che € sempre
presente) e i limiti etici e politici del sandinismo spiega, e insegna, le cause delle sonore
sconfitte delle piu recenti rivoluzioni latinoamericane.

Il caso di Cuba ¢ il pit complesso. | problemi i non sono derivati dalla mancanza di una forza
politica egemone, dato che la leadership di Fidel ha sempre indicato percorsi concreti ad una
popolazione che, fin dai primi giorni, si & mostrata disposta a seguire i suoi dirigenti. In questo
caso, mi sembra piu pertinente indagare su come abbiano agito le questioni strutturali, per
spiegare le enormi difficolta riscontrate nell'imboccare un percorso diverso da quello
capitalista, dal quale I'isola sembrava essersi allontanata e che ora sembra voler riprendere.

I momenti migliori della rivoluzione, dal mio sguardo odierno, sono stati quelli della decade
del 1960, quando il Che promuoveva relazioni sociali non capitalistiche nel lavoro (facendo
appello al lavoro volontario) e nella vita quotidiana. Quando si discuteva se nelle societa in
transizione la legge del valore dovesse regolare I'’economia, e delle contraddizioni del mercato,
tra le molte altre. Il Che faceva sempre appello alla coscienza degli operai per limitare gli
stimoli materiali che incoraggiavano, a suo avviso, la riproduzione del capitalismo. Insieme alla
rivoluzione culturale cinese e ai primi anni della rivoluzione russa, Cuba ha rappresentato uno
dei piu significativi tentativi di cambiare la realta ereditata.

Nei casi citati, il rallentamento e i successivo arretramento rivoluzionario non sono imputabili
all'imperialismo (che pure ha svolto il suo lavoro), ma alle difficolta interne, cosi focalizzate: la
gran parte della popolazione si ribelld perché viveva molto male (guerre, carestie, repressione,
ecc.), ma quando inizio a vivere meglio, la potenza della coscienza svani fino a diventare una
sorta di supporto passivo al sistema Partito/Stato socialista.

Voglio porre I'attenzione sull’atteggiamento dei popoli piu che sui presunti errori dei dirigenti
dei partiti o dello Stato, perché chi si dice di sinistra e rivoluzionario deve accettare che la
storia la fanno i popoli, non i caudillos. Non voglio dire che il comportamento di questi ultimi
non abbia importanza. Eccome ne ha! Pero, in ultima analisi, chi mette I'acceleratore o il freno
ai cambiamenti sono le popolazioni, le generazioni piu giovani.

La seconda questione da sottolineare & che le rivoluzioni sono figlie delle guerre. Di
conseguenza, prende il potere un gruppo, strutturato in forma gerarchica, da uomini bianchi

1



illuminati. Questa disposizione del nuovo potere, essenziale per vincere la guerra contro le
classi dominanti e I'imperialismo/colonialismo, € un ostacolo per una societa piu egualitaria.
Siamo di fronte a un problema strutturale che ha interessato tutti i processi di cambiamento, a
prescindere da chi era alla testa dell’apparato statale o di partito.

Questo gruppo o partito d’avanguardia, guida la ricostruzione dei poteri statali, generalmente
smantellando o riducendo al minimo i poteri non statali come i soviet, nel caso russo, e le
forme di potere popolare nelle altre rivoluzioni. A questo punto, mi preme precisare, che non
condivido I'opinione di chi ha attribuito i fallimenti di tali rivoluzioni alle correnti che hanno
preso il potere (Stalin o Teng Xiao Ping), dal momento che penso che ci sia un impedimento di
ordine superiore a quello, e che sia connesso all'impossibilita di pensare I’emancipazione al di
| dell’orizzonte statale. E probabile che la composizione gerarchica della forze vittoriose abbia
qualche relazione con questa questione, sulla quale varra la pena di riflettere.

La terza cosa € che mai abbiamo avuto un’economia socialista. Cioe un’economia che non
funzioni sulla base della divisione tra lavoro manuale e intellettuale, tra chi governa e chi
ubbidisce, tra citta e campagna, tra produzione e distribuzione. E la sua costruzione si e
dimostrata molto piu difficile di quanto si sia immaginato. Penso che questo sia un tema molto
delicato e molto trascurato nei dibattiti sia attuali che trascorsi. Ricordiamo che Lenin difese il
taylorismo e il fordismo, che sostenne che il socialismo consistesse in “soviet piu
elettrificazione” e che oggi la maggior parte della sinistra non riesce a vedere oltre la proprieta
privata o statale dei mezzi di produzione. Nelle nostre societa non abbiamo un’economia
autonoma, autosufficiente e capace di riprodursi senza l'intervento di agenti esterni al ciclo
economico, come lo Stato o il partito. Questo € un grande svantaggio per i processi di
cambiamento. Solo le economie delle comunita e la cosiddetta economia solidale sono in grado
di offrirci esempi reali di un’altra possibile economia, ma queste non sono considerate
alternative dalla maggior parte della sinistra e delle popolazioni.

La quarta cosa, strettamente collegata alla precedente, & che per noi la cultura egemone &
guella del capitalismo e del patriarcato e cambiarla si & rivelata un'impresa assai piu ardua di
guanto credessimo. Una nuova cultura non si crea e ricrea in poco tempo. Ma, affinché un
giorno arrivi ad essere egemone, in primo luogo, deve essere accettata con "buon senso” della
maggior parte delle popolazioni, e per questo sara necessario un lungo processo, consistente in
svariati decenni quando non secoli.

La quinta questione e che il fulcro di una societa e chi detiene il potere. In nessuna delle
rivoluzioni il potere e rimasto agli operai e i contadini, per un periodo pit 0 meno lungo. Persino
in Russia, il potere dei soviet fu effimero. Poi si ricostrui lo Stato e I’Armata rossa per frenare la
controrivoluzione. La cultura capitalista nacque, lentamente, dalla meta del XIV secolo, quando
la peste bubbonica cred le condizioni materiali e spirituali per superare la cultura egemonica
del feudalesimo. Solo col trascorrere dei secoli e il susseguirsi delle catastrofi, poté
trasformarsi in un sentire comune.

Delle cinque questioni citate, penso che sia decisiva quella di chi detiene il potere. In
generale & persona scelta dai responsabili della gestione dello Stato, coi quali da vita a una
classe dirigente che non possiede i mezzi di produzione, ma li usa a proprio vantaggio mentre li
controlla attraverso la gestione. Credo che questo sia un punto oscuro del pensiero critico, il
quale e troppo focalizzato sulla proprieta e molto poco sulla gestione e divisione del lavoro.

Attraverso il controllo dell’apparato statale, i gestori si appropriano delle eccedenze generate
dai lavoratori. Non & necessario avere la proprieta, & sufficiente averne la direzione per far
parte della classe sfruttatrice. La realta dei fondi di pensione, che hanno una moltitudine di
piccoli proprietari ma sono diretti da persone che guadagnano fortune, dovrebbe stimolarci ad
indagare e analizzare questa nuova realta del capitalismo che non conoscevano né Marx né
Lenin. Al proposito, durante la rivoluzione culturale, Mao scrisse della nuova borghesia che
stava nascendo sotto il potere rosso, senza aver bisogno d’essere proprietaria né della terra né
delle fabbriche. In estrema sintesi: si pud prendere il potere, ma i passi seguenti sono molto piu
difficili e fino ad ora nessuno, in nessun luogo € riuscito a creare una societa come quella che
continuiamo a immaginare, sognare e desiderare.

Il ruolo dei movimenti sociali

Negli ultimi anni i movimenti stanno creando spazi dove sperimentare culture differenti da
quelle egemoni. Questo prelude a un cambiamento radicale, dal momento che in questi spazi si
sperimentano relazioni sociali di tipo nuovo, in genere diverse da quelle capitalistiche. Penso al
movimento brasiliano dei Sin Tierra (MST), a vari movimenti organizzati in Via Campesina, cosi

2



come a collettivi di discendenza africana in Brasile (quilombolas) e sulla costa del Pacifico
colombiana (soprattutto le Comunita Negre), e diverse comunita indigene delle Ande rurali e
urbane, come Cheran in Messico.

Una caratteristica di questi movimenti & la territorializzazione, I'occupazione/recupero di
terre dove impiantano comunita che coltivano la terre, a volte in modi non convenzionali, cioe
senza pesticidi Lo fanno in forma cooperativa o collettivo con I'aiuto reciproco, in terre di
proprieta familiare o comunitaria, dove discutono nelle assemblee i modi di organizzare la
produzione e la distribuzione.

Un dato saliente & che questi movimenti sono riusciti a implementare le scuole autogestite e
le cliniche sanitarie nei loro territori. In alcuni casi, come il MST, il numero di spazi per
I'educazione & notevole: 1500 scuole che operano in insediamenti con proprie soluzioni
pedagogiche e insegnanti appartenenti al movimento medesimo. Non sono esperienze
marginali, ma una parte del nuovo mondo che sta nascendo e che probabilmente si consolidera
in futuro.

| media alternativi, comunitari o autogestiti, sono un’altra importante esperienza popolare. In
Argentina, I’Associazione delle riviste culturali autogestite indipendenti (ARECIA) afferma, nel
suo ultimo censimento, di avere circa 200 pubblicazioni cartacee e digitali che offrono lavoro a
1.500 persone e d’'avere sette milioni di lettori. Dietro di loro ci sono centri culturali,
cooperative di lavoro e organizzazioni sociali. Non sono esperienze marginali, ma formano gia
una massa critica che é riuscita, per fare un esempio, a portare all’attenzione della societa
argentina la scomparsa di Santiago Maldonado.

I movimenti attuali hanno un’importanza strategica, Ii si forgiano e formano centinaia di
migliaia di militanti che praticano una cultura differente a quella egemone. In questo modo
creano le condizioni materiali e culturali per la rivoluzione, qualcosa che non & successo in
processi precedenti, i quali dovettero iniziare quasi da zero (tranne il caso delle zone rosse
cinesi), prima della distruzione dell’apparato di potere delle classi dominanti.

La rivoluzione zapatista

In cinque regioni del Chiapas, piu di mille comunita, fra duecento e trecentomila persone,
organizzate in 35 municipi e cinque giunte di governo, stanno costruendo un mondo nuovo, con
le sue forme di potere, la sua giustizia, i suoi spazi di autogoverno comunitario, municipale e
regionale.

Si tratta della prima rivoluzione che sfida la traiettoria nelle due tappe delle rivoluzioni
precedenti e si differenzia da queste almeno per quattro aspetti: il ruolo centrale lo giocano le
comunita; le donne sono protagoniste allo stesso livello degli uomini; si sono costruiti poteri
non statali (che non sono un copia e incolla dello Stato come lo conosciamo, ma si basano sulla
gestione a rotazione della comunita); rifiutano la guerra, anche se si riservano il diritto di
difendersi se attaccati.

Credo che il processo zapatista parta dai limiti che hanno mostrato le rivoluzioni precedenti e
si proponga di prendere un’altra direzione, ben diversa da quella che abbiamo conosciuto col
potere sovietico. Vorrei esprimere un’approssimazione a questa realta in tre punti.

1) Siamo di fronte a poteri di tipo nuovo, che non assomigliano ai soviet (consigli degli
operai), ma potrebbero avere alcune analogie con le comuni popolari cinesi. La logica e la
cultura comunitaria modella tutti gli spazi del potere. Le giunte del buon governo si
avvicendano settimanalmente; praticano la giustizia sulla base degli stessi criteri delle
comunita; non formano una burocrazia civile e militare, che ¢ il nucleo degli Stati, ma forme di
potere non statale che funzionano da piu di un decennio e non si sono burocratizzate, né sono
state usurpate dal partito.

2) Hanno costruito un’altra societa, differente da quella egemone, ma con tutte le
caratteristiche di una societa, dall’educazione alla sanita, dalla produzione alla distribuzione.
Hanno banche che fanno prestiti alle basi di appoggio e sono riusciti a mettere in piedi un
sistema economico che si sostiene e riproduce, nel quale i lavori collettivi (che praticano da
ormai trent’anni) sono il motore dell’autonomia, che e il segno dell’identita che caratterizza lo
zapatismo. Autonomia di tutti e tutte a tutti i livelli, dalla comunita al caracol/, dalla famiglia alle
cooperative di donne, dalla salute all’educazione, tutto &€ autonomia.

3) Non c’é un gruppo di maschi bianchi illuminati al timone del loro mondo. Il gruppo che
arrivo nella selva Lacandona (erano membri dell’FLN), fu presto messo al servizio delle basi di
appoggio e alla base delle comunita. Questo processo si € intensificato all’inizio nella decade

3



del 2000, quando fu deciso di creare le giunte del buon governo e lasciare |'esercito come
istanza di difesa e vigilanza, ma senza intervenire e interferire negli affari delle autonomie.

Non hanno intenzione di estendere questo processo imponendolo con la forza, perché cio
implicherebbe creare un apparato con al centro lo Stato e, soprattutto, perché le comunita non
vogliono la guerra. La loro rivoluzione non coincide con le frontiere dello stato nazione. Cio
sarebbe una concezione colonialista: non aspirano a governare altri o altre, ma incoraggiano
guanto piu I'autogoverno di tutti e ciascuno dei popoli e dei gruppi oppressi.

Infine, la storia insegna, la transizione verso un nuovo mondo richiede secoli. Fu cosi per la
transizione dall’antichita al feudalesimo e da questo al capitalismo. In questa transizione,
alcune esperienze come quella zapatista, e probabilmente gli insediamenti dei “senza terra”,
saranno recuperate nel futuro da piu ampi settori della popolazione. Cosi accadde con i borghi
democratici e autonomi del Medioevo e con la “marca germanica” nei secoli successivi alla
caduta dell’impero romano.

Pud sembrare poco, ma la cosa migliore che possiamo fare per sollecitare la rivoluzione in
America latina, & creare, potenziare, diffondere e sostenere esperienze di base e di sinistra,
come quelle che -pil 0 meno estese- esistono gia nel nostro continente.

Preambolo a Ocalan

In tempi densi e intensi, quando la vita delle persone e dei popoli & in gioco, le grandi
calamita collettive sono come lampi che illuminano le ombre nascoste della notte. Queste ci
mettono alla prova e ci spingono ad innovare, come unica strada possibile per superare |l
disastro. Si tratta di punti di rottura della storia, momenti di massima tensione nei quali
possiamo conoscere tutto cio che nei periodi di calma rimane sommerso nel grigiore della vita
quotidiana.

Fernand Braudel scrisse: “ Piu che le strutture profonde della vita sono significativi i punti di
rottura, il loro brusco e lento deterioramento sotto I'effetto di pressioni contraddittorie”. Era
convinto che il naufragio fosse il momento piu importante, perché permette di comprendere le
cause che hanno affondato il modello costruito e di visualizzare gli errori che si possono
osservare nel momento della virata, che chiamiamo crisi o “tormenta”. Abbiamo il doloroso
privilegio, di essere contemporanei alla rottura del tempo lineare e progressivo; cid ci permette
di aprirci ad altri tempi, imprevedibili, incerti, ma senza dubbio fruttiferi poiché, per quanti
sperano in un nuovo mondo, non c'e nulla di peggio che i tempi prevedibili e la linearita
istituzional-burocratica.

| popoli, gli esseri umani, immessi in un vicolo senza apparente uscita, alla mercé di
situazioni che non controllano, devono aguzzare lI'ingegno per fuggire dal campo minato,
vigilato da guardie implacabili. In queste tremende circostanze, la loro vita dipende dalla
comprensione della trama profonda dell’oppressione, dal momento che, in circostanze
estreme, i gestori del sistema, abbandonano la forma e i discorsi inconcludenti, per mostrarsi
col vero volto di cid che sono: macchine di sterminio. | campi della morte occupano cosi il posto
delle agora, e la mano minacciosa sostituisce i discorsi sull’integrazione e la cittadinanza. In
sintesi, I'oppressione e gli oppressori, si liberano della loro maschere e tutto cio che ci opprime
inizia a brillare nel suo terribile colore di morte.

Forse Gramsci non ha scritto le sue analisi piu acute nell’epoca in cui era tenuto prigioniero e
isolato dai fascisti?

Cosi Auguste Blanqui, il rivoluzionario socialista francese, soprannominato “L’enfermé”
(L'arrestato) per i numerosi e prolungati soggiorni in carcere, dove scrisse alcune delle sue piu
notevoli opere. In entrambi i casi, le incredibili visioni dei prigionieri ci illuminano ancora, tanto
per la chiaroveggenza dei loro scritti quanto per la loro palpabile energia ribelle.

Il corpo rinchiuso e isolato di Abdullah Ocalan & una metafora delle vicissitudini che
attraversa il popolo curdo, assediato fra guerre imperialiste e estremismi islamici, diviso fra
Stati-nazione che lo ostacolano dall’essere un popolo. Tuttavia, Ocalan & stato capace di
scrivere una delle opere piu illuminanti di questo cupo e complesso periodo storico. llluminante
come la notevole resistenza del suo popolo, stretto fra le montagne turche e l'esile frangia
della Siria del nord, dove oltre a resistere sta creando un mondo nuovo, in mezzo ad una
guerra di sterminio combattuta dalle principali potenze regionali e globali.

Il libro di Ocalan “Manifesto della civilta democratica. Tomo IlI”, ha come sottotitolo “L’era
degli Dei senza maschera e dei Re nudi”.



Sulla sua particolare metodologia, vorrei suggerire due spunti. Il primo & il suo impegno a
contestualizzare I'oggetto dell’analisi in un’ampia prospettiva storica, che porta a una vasta
ricostruzione storica su ogni argomento trattato. In tal modo il lettore non puo smarrirsi.

Il secondo ci offre una visione del mondo focalizzata sul Medio Oriente, il luogo dove il popolo
curdo compie la sua storica impresa. Questo aspetto mi sembra centrale. Il luogo da dove si
pronuncia un discorso, si elabora una teoria, un’analisi, dev’essere focalizzato, tranne che per il
pensiero eurocentrico che ha la vocazione di trasformare la propria visione in verita universale.
Una storia che parte dai popoli che abitarono la Mesopotamia, non pud che arricchire la storia
di tutti i popoli, dato che i suoi particolari rimandano all’'universale, come ci disse secoli
addietro Aimé Césaire?, che rifiutava sia di rinchiudersi nella “segregazione del particolare” sia
di dissolversi “nell’'universale”. La sua scelta era “un universale depositario di tutto il
particolare”, come conclude la sua lettera a Maurice Thorez, nel 1956.

Di sequito, vorrei sottolineare quattro aspetti del pensiero di Ocalan presenti nel libro citato.
Il primo attiene alla critica dell’economicismo, onnipresente nel marxismo e in tutte le
tendenze del pensiero critico. Egli si oppone a chi considera “la nascita del capitalismo come
risultato naturale dello sviluppo economico” (da Marx a Lenin), una concezione che lo
considera come risultato del potere militare e politico, usurpatore di valori sociali, fra i quali
spicca “la donna-madre per I'uomo-forte e il gruppo di banditi e ladri al seguito”.

L'analisi € molto profonda e illuminante. “Nelle guerre coloniali” -scrive il prigioniero di
Imrali- “dove si realizzd I'accumulazione originaria, non ci furono regole economiche”. La
violenza fu la forza motrice dell’accumulazione capitalistica, e continua ad esserlo. In questo
punto, e in altri decisivi, & confortato dal pensiero dello storico Fernand Braudel, la cui
comprensione della societa capitalista ritiene sia superiore a quella di Marx. Costruisce ponti
con le cosmovisioni dei popoli originari dell’America latina, dai popoli andini quechua e aymara,
la cui “cultura del regalo”, del dono, impedisce la concentrazione di ricchezza e funziona come
redistribuzione, cid che Ocalan definisce “la vera economia umana”.

Contro il modo di pensare di chi si € formato con Marx, sostiene che buona parte delle analisi
degli economisti sono solo narrazioni mitologiche che poggiano sulle basi di una nuova
religione: “L’economia politica € la teoria piu falsificatrice e predatrice dell'intelletto
immaginario, creata per coprire il carattere speculativo del capitalismo”. Che boccata
d’ossigeno queste riflessioni!

Si trova d’accordo con Braudel nel considerare che il capitalismo e la negazione del mercato
a causa della regolazione dei prezzi dei monopoli, che impediscono la concorrenza dei
produttori. Continuando il suo percorso contromano, nega poi che la vittoria del capitalismo
abbia mai avuto qualcosa di rivoluzionario e, in questo, la sua analisi & come quella di
Immanuel Wallerstein che afferma che il capitalismo non ha rappresentato un progresso
rispetto agli altri sistemi storici. Percio sostiene che ci0o che € veramente rivoluzionario non e
quando il lavoratore lotta per i suoi diritti contro il padrone, bensi quando si oppone al suo
restare proletario, combatte contro la disoccupazione e contro lo status di lavoratore, perché e
guesta la lotta socialmente piu significativa ed etica” (chiarimento con Raul sul testo originario
invero non chiarissimo: restare proletario non e la situazione ideale per I'emancipazione).
Recupera cosi la tradizione piu radicale e anticapitalista del pensiero critico, dimenticata ai
giorni nostri.

Contro il pensiero comune e quello di Marx, sostiene che la forza del mondo rurale e della sua
economia fu la ragione che impedi che il capitalismo si trasformasse, nel periodo greco-
romano, nel sistema sociale dominante. Sono le coercizioni extraeconomiche, che arrivano da
sopra e dall’esterno, gli uccelli rapaci con i quali Braudel identifica le forze capitaliste; arrivano
dall’interno e dal basso quelle che si oppongono al fatto che i gavilanes (“gli uomini forti e
furbi”, una frase che avrebbe potuto essere di Pierre Clastres?) si approprino del pollaio.

Poi, il libro distrugge, uno dopo l'altro, falsi preconcetti, come quello che identifica il
capitalismo con la produzione e la crescita. Il capitalista si specializza soltanto nel fare buon
uso della forza del denaro. Si tratta di un monopolio del potere che impone dall’esterno

1 Nota non dell’'autore. Aimé Césaire & stato poeta, scrittore e uomo politico (1813-2008), nato in
Martinica, di origine indigena ma con nazionalita francese (la Martinica € considerata dipartimento
francese d'oltremare), che lotto per liberare la Martinica dal colonialismo francese.

2 Pierre Clastres (Parigi, 11 maggio 1934 - Gabriac, 29 luglio 1977) & stato un antropologo ed etnografo
francese. Allievo di Claude Levi-Strauss, € noto soprattutto per il classico dell'antropologia politica La
societa contro lo Stato, pubblicato nel 1974, in cui svilupp0o un'analisi della natura del potere nelle societa
senza Stato dell'Amazzonia (da Wikipedia) (nota non dell’autore).


https://it.wikipedia.org/wiki/Amazzonia
https://it.wikipedia.org/wiki/1974
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=La_societ%C3%A0_contro_lo_Stato&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=La_societ%C3%A0_contro_lo_Stato&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/wiki/Antropologia_politica
https://it.wikipedia.org/wiki/Claude_L%C3%A9vi-Strauss
https://it.wikipedia.org/wiki/Francia
https://it.wikipedia.org/wiki/Etnografia
https://it.wikipedia.org/wiki/Antropologia
https://it.wikipedia.org/wiki/1977
https://it.wikipedia.org/wiki/29_luglio
https://it.wikipedia.org/wiki/Gabriac_(Loz%C3%A8re)
https://it.wikipedia.org/wiki/1934
https://it.wikipedia.org/wiki/11_maggio
https://it.wikipedia.org/wiki/Parigi

I’economia, come sostiene in un capitolo fondamentale intitolato “ll capitalismo & potere, non
economia”. Usa I’economia, ma e altro da essa, € concentrazione di forza, armata o no, capace
di confiscare il plusvalore e le eccedenze che la societa produce. La critica a // Capitale di Marx
e devastante e davvero coraggiosa, mostra il valore di un popolo prigioniero che ha solo le
proprie catene da perdere, perché ha gia perso la liberta e ha la morte alle calcagna. In questa
situazione estrema, quasi al bordo dell’abisso, Ocalan ci consegna una meravigliosa critica del
modernismo capitalista che attraversa la principale opera del socialismo scientifico: “ /I Capitale
funziona come un nuovo totem che non serve piu ai lavoratori”. E ci lascia in conclusione con
un riferimento “all’errore di cercare di delimitare il terreno dell’economia, e a considerare
economici aspetti di base che invece non lo sono, mentre il capitalismo non & economia”.

L'opera di Marx e tributaria, secondo Ocalan, di un’offuscamento mentale “illuminista”, di
stampo positivista ed economicista. E -prosegue- una visione del mondo responsabile del
fallimento del secolo e mezzo di lotte per la liberta e per una societa democratica.

Mette in evidenza l'urgenza di studiare forme di Stato, soprattutto lo Stato-nazione, pur
senza farsi la benché minima illusione su tale istituzione che definisce come “un monopolio che
(opera) in base all’eccedente e al plusvalore sottratto alla societa attraverso un sistema
monopolista”.

Questo Stato-nazione, infine, & la forma di potere della civilizzazione capitalista. Si noti che la
definisce “civilizzazione”, e non capitalismo tout court, perché & qualcosa di integrale, che
funziona come un fiume principale che si abbevera dalle prime formazioni sumeriche ed
egiziane, arriva a maturazione nel mondo greco-romano, del cristianesimo e dell'islam;
“mentre la civilizzazione europea sarebbe un’epoca di decomposizione e caos”.

Con uno sguardo molto profondo nella societa, sostiene che la cosiddetta lotta di classe non
e il motore della storia, ma i conflitti veri accadono fra insiemi sociali, che denomina “la societa
statale e le societa democratiche”. Nella sua profonda vocazione antistatalista, rifiuta il
concetto di egemonia come strumento analitico e proposta di chi aspira a cambiare il mondo.
“L’egemonia significa potere e il potere non pud materializzarsi senza dominio, il quale non puo
esistere senza 'uso della forza.

Cid nonostante, non confonde lo Stato con il potere. Sostiene che il potere € una tradizione,
la piu antica, che ha particolari tendenze alla concentrazione. Lo Stato, € qualcosa di piu
concreto ma di maggiore durata, che “si € formato in base a un sistema gerarchico,
sull’addomesticamento della donna, la servitu e la schiavitu”. “Il potere contiene lo Stato ma e
molto piu che lo Stato”. Scrive Ocalan.

La presa dello Stato finisce per “pervertire il rivoluzionario piu fedele”. Conclude assicurando
che “centocinquant’anni di eroica lotta sono stati asfissiati e volatilizzati nel tourbillon del
potere, che e qualcosa di strutturale, per dirla in qualche modo, che non dipende da Stalin o
qualsiasi altro che fosse peggio o meglio di lui, come cercano di farci credere i riformisti e
persino i rivoluzionari statalisti.

Concludendo, Ocalan afferma che il capitalismo porta alla crisi totale della civilizzazione.
Questo punto mi sembra centrale. Parlare di crisi di civilizzazione, della civilizzazione moderna
occidentale capitalista €, da un lato, molto piu contundente e avvolgente che menzionare la
crisi dell’economia o del capitalismo per farci addentrare nella fine di qualcosa che la include e
supera al tempo stesso. Dall’altro lato, ci permette di vedere la profondita dei cambiamenti in
corso. Una civilizzazione entra in crisi quando non ha piu le risorse (materiali e simboliche) per
risolvere i problemi che essa stessa ha creato. Per questo siamo sulla soglia di un nuovo
mondo.

Resta solo da dire che sarebbe necessario che i militanti di tutto il mondo prendessero
confidenza con I'opera di Abdullah Ocalan e con la resistenza del popolo curdo. Cid, insieme
all’esperienza degli zapatisti del Chiapas, € lo studio piu urgente da compiere, cido che meglio
incarna |'azione emancipatrice e il pensiero critico. Lasciarci illuminare dalla sua saggezza non
puo che arricchire la nostra lotta.

Raul Zibechi, Montevideo, marzo 2017

(traduzione di Marina Minicuci)


https://comune-info.net/autori/raul-zibechi/




	LE RIVOLUZIONI IN AMERICA LATINA NEL XXI SECOLO
	Raúl Zibechi
	Fallimento della seconda tappa
	Il ruolo dei movimenti sociali
	La rivoluzione zapatista
	Preambolo a Öcalan
	Raúl Zibechi, Montevideo, marzo 2017

