LA REVOLUCION LATINOAMERICANA DEL SIGLO XXI
Raul Zibechi

Cuatro revoluciones triunfantes hubo en América Latina en el siglo XX: la mexicana en 1911, la
boliviana en 1952, la cubana en 1959 y la sandinista en 1979. Tres de ellas fracasaron por
implosién, cuando las fuerzas rebeldes no fueron capaces de orientar su triunfo en una
direccién antisistémica. La cubana, la Unica que se mantiene en pie, ha conseguido
importantes logros en salud y educacién, pero no se puede decir que esté transitando un
proceso emancipatorio.

Las revoluciones del siglo XX en América Latina, confirman lo que nos han ensefado las veinte
revoluciones triunfantes en el mundo, desde la revolucién rusa de 1917 que cumple cien anos,
hasta la vietnamita y la china: que los pueblos, los trabajadores y campesinos pueden derrotar
a las clases dominantes y al imperialismo.

Este es un tema mayor, ya que a lo largo de los Ultimos cien aflos se han producido
revoluciones cada cinco o seis afios, si contamos apenas las que llegaron al poder y se
consolidaron. Si sumdramos ademas las que fracasaron en ese empefio, probablemente habria
que duplicar la cifra total. En todo caso, comprobar que los pueblos pueden vencer, debe
llenarnos de esperanza en estas horas de ofensivas de las derechas y retrocesos de las
izquierdas.

Fracaso en el segundo paso

Como ha seflalado en varias oportunidades el sociélogo Immanuel Wallerstein, las revoluciones
han seguido una estrategia en dos pasos: primero tomar el poder y luego transformar la
sociedad. Este segundo paso siempre ha mostrado mayores dificultades que el primero, al
punto que tres revoluciones en nuestro continente se puede decir que estallaron desde dentro,
por diversos motivos.

En el caso mexicano y el boliviano la falta de una direccién politica unificada con claridad de
criterios, ha sido una de las razones de que el empefo de millones se perdiera en los
vericuetos del poder estatal. El caso nicaragiense ensefia la combinacién entre la presién
exterior (que siempre esta presente) y los limites del sandinismo, tanto politicos como éticos,
para explicar el sonado fracaso de la més reciente revolucién latinoamericana.

El caso de Cuba es mas complejo. Los problemas no devienen de la falta de una fuerza politica
hegemonica, ya que la direccién encabezada por Fidel mostré siempre caminos concretos a
una poblacién que desde los primeros dias estuvo dispuesta a seguir a sus dirigentes. Hay
cuestiones estructurales que me parecen mucho mas pertinentes y que explican las enormes
dificultades para transitar un camino diferente al capitalista, del cual la isla parecia haberse
apartado y que ahora parece querer retomar.

Los mejores momentos de la revolucién, desde mi mirada actual, fueron los de la década de
1960, cuando el Che impulsaba relaciones sociales no capitalistas en el trabajo (apelando al
trabajo voluntario) y en la vida cotidiana. Cuando se debatia si en las sociedades de transicion
la ley del valor debia regular la economia, asi como las contradicciones entre mercado y plan,
entre muchas otras. El Che apelaba siempre a la conciencia de los trabajadores para acotar los
estimulos materiales que fomentaban, en su opinién, la reproduccién del capitalismo. Junto a la
revolucién cultural china y los primeros afios de la revolucién rusa, la cubana representé los
mayores intentos por trascender la realidad heredada.

En los casos mentados, el frenazo y posterior retroceso no se debié al imperialismo (que hizo
su trabajo) sino a dificultades internas, que podemos establecer en un punto nodal: la mayor
parte de la poblacién se levantd porque vivia muy mal (guerras, hambrunas, represién, etc.),
pero cuando empezd a vivir mejor, la potencia de la conciencia se fue desvaneciendo hasta
quedar en una suerte de apoyo pasivo al sistema de Partido/Estado socialista.

Quiero poner el acento en la actitud de los pueblos mdas que en los supuestos errores de las
direcciones de los partidos y del Estado, porque quienes decimos ser de izquierda y
revolucionarios debemos aceptar que la historia la hacen los pueblos, no los caudillos. No
quiero decir que la actitud de éstos no tenga importancia. Vaya si la tiene. Pero en ultima



instancia, quienes pisan el acelerador o el freno en los procesos de cambio, son los pueblos, las
clases y las generaciones mas jévenes.

La segunda cuestidn a destacar es que las revoluciones han sido hijas de las guerras. En
consecuencia, en el poder se instala un grupo dispuesto de forma jerdrquica, integrado por
hombres blancos ilustrados. Esa disposicién del nuevo poder, imprescindible para ganar la
guerra a las clases dominantes y al imperialismo/colonialismo, es un obstaculo para avanzar en
el sentido de una sociedad mas igualitaria. Estamos ante un problema estructural que afecté a
todos los procesos de cambio, de modo relativamente independiente de quiénes estuvieran al
frente del aparato estatal/partidario.

Este grupo o partido de vanguardia es el que ha encabezado la reconstruccién de los poderes
estatales, en general desarticulando o minimizando los poderes no estatales como los soviets,
en el caso ruso, y las formas de poder popular en las otras revoluciones. En este punto, quiero
tomar distancia de quienes atribuyen los fracasos a las corrientes que se hicieron con el poder
(Stalin o Teng Siao Ping), ya que pienso que estamos ante una dificultad mayor, que se
relaciona con la imposibilidad de pensar la emancipacién mas alld del horizonte estatal.
Probablemente la disposicién de las fuerzas vencedoras tenga alguna relacién con esta
cuestién que vale la pena reflexionar.

La tercera es que nunca hemos contado con una economia socialista y construirla se ha
revelado mucho mas dificil de lo imaginado. Una economia que no funcione en base a la
division entre el trabajo manual y el intelectual, entre quienes mandan y quienes obedecen,
entre ciudad y campo, entre produccién y distribucién. Considero que este es un punto muy
delicado y muy oscuro en los debates actuales, pero también lo fue en la historia. Recordemos
gue Lenin defendia el taylorismo y el fordismo, que propuso que el socialismo consistia en
“soviets mas electrificacién” y que hoy la mayor parte de la izquierda no puede ver més alla de
la propiedad privada o estatal de los medios de produccién.

No contamos en esta sociedad con una economia con impulso propio, auto-sustentable y capaz
de reproducirse a si misma sin la intervenciéon de agentes externos al ciclo econémico, como el
Estado o el partido. Esta es una desventaja muy seria para los procesos de cambio. Sélo las
economias comunitarias y la llamada economia solidaria estan en condiciones de ofrecernos
ejemplos vivos de otra economia posible, pero no son consideradas alternativas para la
inmensa mayoria de las izquierdas y del campo popular.

La cuarta, muy relacionada a la anterior, es que la cultura hegemdnica entre nosotros es la
cultura del capitalismo y del patriarcado, y que cambiarla ha mostrado ser mucho mas dificil de
lo que creiamos. Una nueva cultura no se crea y recrea en poco tiempo. Pero, sobre todo, para
gue algun dia llegue a ser hegeménica, aceptada como “sentido comdn” por las mayorias, se
requiere de un largo proceso de décadas o siglos.

La quinta cuestién es que la clave de una sociedad es quién tiene el poder. En ninguna de las
revoluciones el poder ha descansado, durante un periodo mas o menos largo, en los
trabajadores y los campesinos. Incluso en Rusia, el poder soviético fue efimero. Luego
sobrevino la reconstruccién del Estado y del ejército rojo para frenar la contra-revolucién. La
cultura capitalista nacié, lentamente, a partir de mediados del siglo XIV, cuando la peste negra
cred las condiciones materiales y espirituales para superar la cultura hegeménica bajo el
feudalismo*. Sélo con los siglos y la sucesién de catdstrofes, pudo convertirse en sentido
comdun.

De las cinco cuestiones mencionadas, creo que la decisiva es quién tiene el poder. En general,
se lo han apropiado los encargados de gestionar el Estado, dando nacimiento a una camada de
gestores que no son propietarios de los medios de produccién, pero los utilizan en su propio
beneficio ya que los controlan a través de la gestiéon. A mi modo de ver, este es un punto ciego
del pensamiento critico, demasiado focalizado en la propiedad y muy poco en la gestién y en la
division del trabajo.

A través del control de los medios que formalmente pertenecen al Estado y del control del
aparato estatal, los gestores se apropian de los excedentes generados por los trabajadores. No
hace falta tener la propiedad, con tener la gestién alcanza para formar parte de una clase
explotadora. La realidad de los fondos de pensiones, que tienen infinidad de pequefos



propietarios pero son dirigidos por gerentes que ganan fortunas, deberia movernos a investigar
y analizar esta nueva realidad del capitalismo que no conocieron ni Marx ni Lenin. A propdsito,
Mao escribié durante la revolucién cultural acerca de la nueva burguesia que estaba naciendo
bajo el poder rojo, sin necesidad de ser propietaria ni de la tierra ni de las fabricas.

En apretada sintesis: se puede tomar el poder, pero los pasos siguientes son mucho mas
dificiles y hasta ahora nadie en ningln lugar ha conseguido crear una sociedad como la que
seguimos imaginando, sofiando y deseando.

El papel de los movimientos sociales

En los Ultimos afios los movimientos vienen creando espacios en los que ensayan culturas
diferentes a las hegemdédnicas. Eso supone un cambio radical, ya que en esos espacios se
experimentan relaciones sociales de nuevo tipo, en general diferentes al capitalismo. Me
refiero al Movimiento Sin Tierra de Brasil (MST), a los diversos movimientos organizados en Via
Campesina, asi como colectivos afrodescendientes en Brasil (quilombolas) y en la costa
Pacifico de Colombia (sobre todo el Proceso de Comunidades Negras), y diversas comunidades
indigenas rurales andinas y urbanas como Cheran, en México.

Una caracteristica de estos movimientos es la territorializacién, la toma/recuperacién de tierras
donde establecen comunidades que cultivan la tierra, a veces de modos no convencionales, o
sea sin agrotéxicos. Lo hacen en forma cooperativa o colectiva por ayuda mutua, en tierras
familiares o comunes, donde debaten en asambleas los modos de organizar la produccién y la
distribucion.

Una caracteristica notable es que han logrado implementar escuelas y clinicas de salud
autogestionadas en esos mismos territorios. En algunos casos, como el MST, la cantidad de
espacios de educacién es notable: 1.500 escuelas que funcionan en los asentamientos, con
pedagogias propias y docentes del movimiento. No son experiencias marginales, sino una
parte del mundo nuevo gque ya estd naciendo y que probablemente se vaya consolidando a lo
largo del tiempo.

Los medios de comunicacién alternativos, comunitarios o autogestivos, son otra de las notables
experiencias populares. En Argentina la Asociacion de Revistas Culturales Independientes
Autogestivas (ARECIA) afirma que en su ultimo censo encontré casi 200 publicaciones en papel
y digitales que generan trabajo para 1.500 personas y cuentan con 7 millones de lectores.
Detrés de ellas hay centros culturales, cooperativas de trabajo y organizaciones sociales. No
son medios marginales, ya conforman una masa critica que ha logrado posicionar la
desaparicién de Santiago Maldonado en la sociedad argentina, entre otros logros.

Los movimientos actuales tienen, por lo tanto, una importancia estratégica. En ellos se foguean
y forman cientos de miles de militantes, que estadn practicando una cultura diferente a la
hegemédnica. De modo que crean las condiciones materiales y culturales de la revolucién, algo
gue no sucedié en procesos anteriores que debieron comenzar casi de cero (salvo el caso de
las zonas rojas chinas), antes de la destruccién del aparato de poder de las clases dominantes.

La revolucion zapatista

En cinco regiones de Chiapas, mas de mil comunidades que agrupan entre 200 y 300 mil
personas, organizadas en 35 municipios y cinco juntas de buen gobierno, estdn construyendo
un mundo nuevo, con sus formas de poder, su justicia, sus espacios de auto-gobierno
comunitario, municipal y regional.

Se trata de la primera revolucién que desafia la trayectoria en dos pasos de las revoluciones
anteriores y se diferencia de ellas por lo menos en cuatro aspectos: el papel central lo juegan
las comunidades, las mujeres son protagonistas de igual nivel que los varones, se han
construido poderes no estatales (que no son calco y copia del Estado, sino que se inspiran en la
rotacién comunitaria) y han descartado la guerra, aunque van a defenderse si los atacan.

Creo que el proceso zapatista parte de los limites que habian mostrado las revoluciones
anteriores y se propone tomar otra direccién, bien diferente a las que conocimos desde el
poder soviético. Quiero expresar una aproximacioén a esa realidad en tres puntos.

Uno. Estamos ante poderes de nuevo tipo, que no se parecen a los soviets (parlamentos
obreros) pero pueden tener algo en comun con las comunas chinas. Lo més destacable es que



la l6gica y la cultura comunitaria es la que moldea y modela todos los espacios de poder. Las
juntas de buen gobierno rotan semanalmente, imparten justicia en base a los mismos criterios
de las comunidades, no forman una burocracia civil y militar, que es el nlcleo de los Estados,
sino formas de poder no estatal que funcionan desde hace més de una década y no se han
burocratizado ni han sido usurpadas por el partido.

Dos. Han construido una sociedad otra, con todos los atributos que tiene una sociedad, desde
la educacién y la salud hasta la producciéon y la distribucién en formas diferentes a las
hegemdénicas. Tienen bancos que hacen préstamos a las bases de apoyo y han logrado poner
en pie un sistema econdmico que se sostiene y reproduce, y en el cual los trabajos colectivos
(que practican desde hace ya 30 afos) son el motor de la autonomia, que es la sefia de
identidad que caracteriza al zapatismo. Autonomia de todos y todas en todos los niveles, desde
la comunidad hasta el caracol, desde la familia hasta las cooperativas de mujeres, desde la
salud hasta la educacién, todo es autonomia.

Tres. No hay un grupo de varones blancos ilustrados al timén de mando. El grupo que llegé a la
selva Lacandona (miembros de las FLN), se colocé pronto por debajo de las comunidades, al
servicio de las bases de apoyo. Ese proceso se profundizé a comienzos de la década de 2000,
cuando decidieron crear las juntas de buen gobierno y dejar al ejército como instancia de
defensa y vigilancia, pero sin intervenir e interferir en los asuntos de las autonomias.

No van a extender este proceso a punta de fusil, porque implica crear un aparato
estadocéntrico y, sobre todo, porque las comunidades no quieren la guerra. El marco de su
revolucién no coincide con las fronteras del Estado-nacién. Hacerlo asi seria, como menos, una
concepcién colonial. No aspiran a gobernar a otros y otras, sino impulsar el autogobierno mas
amplio de todos y cada uno de los pueblos y grupos oprimidos.

Por ultimo, la transicién hacia un mundo nuevo, nos ensefa la historia, demanda siglos. Asi fue
la transicién de la antigliedad al feudalismo y de éste al capitalismo. En esa transicién, algunas
experiencias como la zapatista, y probablemente los asentamientos sin tierra, seran
recuperadas en algin momento por sectores mdas amplios. Algo asi sucedié con los burgos
democraticos y auténomos en la edad media y con la “marca germanica” en los siglos
posteriores a la caida del imperio romano.

Puede parecer poco, pero lo mejor que podemos hacer para impulsar la revolucién en América
Latina, es crear, potenciar, difundir y sostener experiencias de base, abajo y a la izquierda,
como las que -en mayor o menor grado de extensiéon- existen ya en nuestro continente.

*Peste negra o peste bubdnica, entre 1346 y 1352 aproximadamente, provocé la muerte de
mas de la mitad de la poblacién europea, sobre todo en el area del Mediterraneo.
Prélogo Ocalan

Los tiempos densos e intensos, cuando la vida de las personas y de los pueblos estd en
juego, son como reldmpagos que iluminan lo que ocultan las sombras de la noche. Las
grandes calamidades colectivas ponen a prueba lo aprendido y empujan a innovar,
como Unico camino posible para sortear el desastre. Se trata de puntos de quiebre en
la historia, momentos de maxima tensién en los cuales podemos, ademds, conocer
todo aquello que en los periodos de calma permanece sumergido en la grisura de la
vida cotidiana.

Fernand Braudel escribié: “Mucho mas significativo aln que las estructuras profundas
de la vida son sus puntos de ruptura, su brusco y lento deterioro bajo el efecto de
presiones contradictorias”l. Estaba convencido que el naufragio es el momento mas
importante, porque permite comprender las causas que hundieron el modelo
construido, visualizar los errores en el disefio que sélo se pueden observar en esos
momentos de viraje que denominamos crisis o tempestades. Tenemos el privilegio,
doloroso por cierto, de estar viviendo la quiebra del tiempo lineal y progresivo, que nos
permite abrirnos a otros tiempos, imprevisibles, inciertos pero seguramente fructiferos
porque, para quienes anhelamos un mundo nuevo, no hay nada peor que los tiempos
previsibles de la linealidad institucional burocratica.

Los pueblos y los seres humanos colocados en callejones sin aparente salida, a merced
de situaciones que no controlan, deben aguzar el ingenio para fugar del campo
alambrado, vigilado por guardias implacables. En esas tremendas circunstancias, su


https://mail-attachment.googleusercontent.com/attachment/u/0/?view=att&th=1658504552ee5ff2&attid=0.3&disp=vah&realattid=f_jldn0w932&safe=1&zw&saddbat=ANGjdJ8ZNDMFLw4SBDPvQhwTdPWoDV2LqEzDJ-OEY9nq9H7qOBF-58YbxEM66CrEpe_JGlpIWsu32MGAmKo08-0AUbvZpGYuz59jeKVVEBAawMhR_9LFFjvBZXSUGkA9QkJJxgr3vJIx3Isa8lDW5Sb5Y-luS7J2BnKEoX8V9_6HIfKjkUUFsQNmQALXH1oj_-uZ-kzO_i28aj-rWFprNCCjswwSVxsezyZmgzfLxYQI8R-oxKxFgNXYXvZAn6gbfMNhSZ0WtKj4IQ0u6rJXFPhekt1JTE0pysmEXWHB2lkwdg4zzDiPImJhhSR_aqdcEMj1pXi8GgPiZhvi9r1XjeQfcAOW8dmCZWjSZCPL-4AuayjowF_QK_62_CUfdGoAJ4hY6qLX3D4mZa1VfWYcar0_fjviu4FI7e2L5ZjKKrIY7SOuLNfgf_8q0IVJC0o8bsQPdJ4T6gPo9TVOJwyYfS8z7C7qd2b38glxCTeNRPu6i6D3jF1XsLTRUHJ-1vq69kvDP0GtZpahzCf088QGxDgNsstJwEHc_lLq1TN8jhJfIaP1qhp3L3JoCJTXMJnXkcQ3xvIwzGfsHIcqV6nD-hhvAah49HjOjWjgg-JziNEtT0y8O3-u2RlPnOAUwb29EYj66yx5Z1Fro6r-WaH8#0.3_footnote1

vida depende de que comprendan el tejido profundo de las opresiones, ya que en las
circunstancias extremas los gestores del sistema dejan de lado los formalismos y los
discursos prolijos, para mostrarlo como lo que realmente es: una maquinaria de
exterminio. Los campos de la muerte ocupan, asi, el lugar del agora, y la mano
amenazante se desentiende del discurso integrador que habla de ciudadania. En
suma, la opresién y los opresores se liberan de sus mascaras y todo lo que nos oprime
empieza a brillar con su terrible color de muerte.

¢Acaso Gramsci no escribié los mas agudos andlisis de la época en la prisién donde lo
tenian aislado los fascistas? Auguste Blanqui, el revolucionario socialista francés
apodado “L'enfermé” (El encerrado) por las numerosas y extensas estadias en prision,
escribié en ellas algunas de sus mas memorables obras. En ambos casos, las
asombrosas visiones de los prisioneros nos alumbran hasta hoy, tanto por Ia
clarividencia de los escritos como por la energia rebelde que se palpa en ellos.

El cuerpo encerrado y aislado de Abdullah Ocalan es una metafora mayor de las
vicisitudes que atraviesa el pueblo kurdo, sitiado entre guerras imperialistas y
extremismos islamicos, desgajado entre estados-nacion que le entorpecen ser pueblo.
Sin embargo, Ocalan ha sido capaz de escribir una de las obras mas luminosas que
conocemos en este oscuro y complejo periodo de la historia. Tan luminosa como la
notable resistencia de su pueblo, acorralado en las montafas turcas y en la estrecha
franja del norte de Siria, donde ademas de resistir estd creando un mundo nuevo, en
medio de una guerra de exterminio librada por las principales potencias regionales y
globales.

Este libro de Abdullah Ocalan, “Manifiesto por una civilizacién democratica. Tomo I1”,
lleva por subtitulo “La Civilizacién Capitalista. La era de los dioses sin mascaras y los
reyes desnudos”. Sobre su particular metodologia quisiera sugerir dos cuestiones. La
primera es su empefo en contextualizar el objeto de analisis en una amplia
perspectiva histérica, lo que lo lleva a realizar una vasta reconstruccién y un relato de
larga duracién sobre cada materia que aborda. De ese modo, el lector no tiene forma
de perderse.

La segunda es que se nos brinda una visién del mundo centrada en Oriente Medio, el
lugar donde el pueblo kurdo protagoniza su gesta histérica. Este aspecto me parece
central. El lugar desde el que se emite un discurso, un analisis, desde donde se elabora
una teoria, debe estar localizado en algun lugar, salvo para el pensamiento
eurocéntrico que tiene vocacién de convertir la visién propia en verdad universal. Una
historia que parte de los pueblos que habitaron la Mesopotamia, no puede sino
enriguecer la historia de todos los pueblos, ya que sus particularidades suman a lo
universal, como ya nos alerté medio siglo atras Aimé Cesaire, quien se negaba tanto a
perderse por “segregacién amurallada en lo particular” como a disolverse “en lo
universal”. Su opcién era por “un universal depositario de todo lo particular”, como
finaliza su carta a Maurice Thorez en 19562.

A renglén seguido, quisiera destacar cuatro aspectos del pensamiento de Ocalan
presentes en este libro. El primero tiene que ver con la critica al economicismo,
omnipresente en el marxismo y en todas las tendencias del pensamiento critico.
Opone a quienes consideran “el nacimiento del capitalismo como resultado natural del
desarrollo econdémico” (desde Marx a Lenin), una concepcién que lo considera
resultado del poder militar y politico, y usurpador de valores sociales, entre los que
destaca “la mujer-madre por el hombre-fuerte y el grupo de bandidos y ladrones que
le acompaian” (p. 27).

El andlisis es realmente profundo y esclarecedor. “En las guerras coloniales -escribe el
prisionero de Imrali- donde se realizé la acumulacién originaria, no hubo reglas
econdmicas” (28). La violencia fue la fuerza motriz de la acumulacién de capital, y
sigue siéndolo. En este punto, como en otros decisivos, se apoya en el historiador
Fernand Braudel, que en su opinién supera a Marx en cuanto a la comprensién de la
sociedad capitalista.

Tiende puentes con las cosmovisiones de nuestros pueblos originarios de América
Latina, al considerar que la “cultura del regalo” (para los latinoamericanos el “don”, de
donar), impide la concentracién de riquezas y funciona como modo de redistribucién,
afinado y refinado por los pueblos andinos quechua y aymara, en lo que Ocalan define
como “la verdadera economia humana” (p. 30).

En contra del modo de pensar de quienes nos hemos formado en Marx, sostiene que
buena parte de los andlisis de los especialistas en economia son apenas narraciones


https://mail-attachment.googleusercontent.com/attachment/u/0/?view=att&th=1658504552ee5ff2&attid=0.3&disp=vah&realattid=f_jldn0w932&safe=1&zw&saddbat=ANGjdJ8ZNDMFLw4SBDPvQhwTdPWoDV2LqEzDJ-OEY9nq9H7qOBF-58YbxEM66CrEpe_JGlpIWsu32MGAmKo08-0AUbvZpGYuz59jeKVVEBAawMhR_9LFFjvBZXSUGkA9QkJJxgr3vJIx3Isa8lDW5Sb5Y-luS7J2BnKEoX8V9_6HIfKjkUUFsQNmQALXH1oj_-uZ-kzO_i28aj-rWFprNCCjswwSVxsezyZmgzfLxYQI8R-oxKxFgNXYXvZAn6gbfMNhSZ0WtKj4IQ0u6rJXFPhekt1JTE0pysmEXWHB2lkwdg4zzDiPImJhhSR_aqdcEMj1pXi8GgPiZhvi9r1XjeQfcAOW8dmCZWjSZCPL-4AuayjowF_QK_62_CUfdGoAJ4hY6qLX3D4mZa1VfWYcar0_fjviu4FI7e2L5ZjKKrIY7SOuLNfgf_8q0IVJC0o8bsQPdJ4T6gPo9TVOJwyYfS8z7C7qd2b38glxCTeNRPu6i6D3jF1XsLTRUHJ-1vq69kvDP0GtZpahzCf088QGxDgNsstJwEHc_lLq1TN8jhJfIaP1qhp3L3JoCJTXMJnXkcQ3xvIwzGfsHIcqV6nD-hhvAah49HjOjWjgg-JziNEtT0y8O3-u2RlPnOAUwb29EYj66yx5Z1Fro6r-WaH8#0.3_footnote2

mitolégicas que sientan las bases de una nueva religién: “La economia politica es la
teoria mas falsificadora y depredadora del intelecto ficcional, creada para encubrir el
caracter especulativo del capitalismo” (32). jQué refrescantes resultan estas
reflexiones!

Coincide con Braudel en que el capitalismo es la negacién del mercado por la
regulacion de precios de los monopolios, que impiden la concurrencia de los
productores. Continuando con su caminar a contramano, rechaza que el triunfo del
capitalismo haya tenido nada de revolucionario y, en este punto, coincide con el
analisis de Immanuel Wallerstein cuando asegura que el capitalismo no ha sido un
progreso frente a los demdas sistemas histéricos. Por eso sostiene que lo
verdaderamente revolucionario no es cuando el trabajador lucha por sus derechos
contra el patrén, sino que “se resista a ser proletario, que lucha contra el desempleo
tanto como contra el status de trabajador porque esa lucha seria socialmente mas
significativa y ética” (36). Recupera asi la tradicién mas radical y anticapitalista del
pensamiento critico, tan olvidada en nuestros dias.

En contra del pensamiento comun y de Marx, sostiene que la fuerza del mundo rural y
de la economia rural fue lo que impidié que el capitalismo se convirtiera, durante el
periodo greco-romano, en el sistema social dominante. Son coerciones
extraeconémicas, unas desde arriba y desde afuera, las aves de rapifia con las que
Braudel identifica a las fuerzas capitalistas; desde adentro y desde abajo las que se
oponen a que los gavilanes (“el hombre fuerte y astuto”, una frase que bien podria
haber utilizado Pierre Clastres) se apropien del gallinero.

En segundo lugar, el libro destruye uno tras otro preconceptos falsos, como aquel que
identifica al capitalismo con la produccién o el crecimiento, siendo que el capitalista
sblo se especializa en hacer buen uso de la fuerza del dinero (p. 62). Se trata de un
monopolio de poder que se impone desde fuera a la economia, como sostiene en un
capitulo fundamental titulado “El capitalismo es poder, no economia”. Usan la
economia, pero son otra cosa, concentracion de fuerza, armada y no armada, capaz de
confiscar la plusvalia, los excedentes que produce la sociedad.

La critica a E/ Capital de Marx es demoledora, pero sobre todo es muy valiente,
muestra el tipo de valor de un pueblo/prisionero que sélo tienen sus cadenas para
perder, porque ya perdieron la libertad y la muerte les pisa los talones. En esa
situacién extrema, casi al borde del abismo, Ocalan nos brinda una estupenda critica
del modernismo capitalista que atraviesa la principal obra del socialismo cientifico. “El
Capital funciona como un nuevo tétem que ya no es Uutil para los trabajadores”. Y
relaciona esa conclusién, “al error de intentar delimitar al terreno de la economia,
cuando el capitalismo no es economia, y a considerar econémicos aspectos basicos
que no lo son” (99). )

La obra de Marx es tributaria, segun Ocalan, de “una ofuscacién mental “ilustrada””,
de cufio positivista y economicista, visién del mundo a la que responsabiliza por el
fracaso de siglo y medio de luchas por la libertad y por una sociedad democréatica.
Destaca la urgencia de estudiar las formas de Estado, sobre todo el Estado-nacién, sin
hacerse la mas minima ilusién sobre esta institucion a la que define como “un
monopolio que en base al excedente y a la plusvalia sustraida a la sociedad a través
de un sistema monopolista” (106). Este Estado-nacién es, en tercer lugar, la forma de
poder propia de la civilizacién capitalista. Y, véase, que dice “civilizacién”, y no
capitalismo a secas, porque es algo integral, que funciona como “un rio principal” que
bebe en las primeras formaciones sumeria y egipcia, llega a la madurez en el mundo
grecorromano, el cristianismo y el islam; “mientras que la civilizacién europea seria
una época de descomposicién y caos” (143).

En una mirada muy profunda sobre las sociedades, sostiene que la llamada lucha de
clases no es el motor de la historia, sino que los conflictos verdaderos suceden entre
conjuntos sociales, a los que denomina “la sociedad estatal y las sociedades
democraticas”. En su profunda vocacion anti-estatista, rechaza el concepto de
hegemonia como instrumento analitico y propuesta de quienes pretenden cambiar el
mundo. “La hegemonia significa poder y el poder no puede materializarse sin dominio,
que no puede existir sin el uso de la fuerza” (144).

No obstante, no confunde Estado con poder. Sostiene que el poder es una tradicién, la
mds antigua, que tiene especial tendencia a la concentracién. El Estado, por su parte,
es algo mas concreto pero de mayor duracién, que “se formdé en base a un sistema



jerarquico sobre la domesticaciéon de la mujer, con la servidumbre y la esclavitud”. “El
poder contiene al Estado pero es mucho més que el Estado”, escribe Ocalan.

Pero la toma de ese Estado termina por “pervertir al revolucionario més fiel” (174).
Concluye asegurando que “ciento cincuenta afos de heroica lucha se asfixiaron y
volatilizaron en el torbellino del poder”, lo cual es algo estructural, por decirlo de algun
modo, que no depende de que Stalin o cualquier otro sean mejores o peores personas,
como nos quieren hacer creer los reformistas y hasta los revolucionarios estatistas.

Por ultimo, Ocalan sostiene que el capitalismo lleva a la crisis total de la civilizacién
(171). Este punto me parece central. Hablar de crisis de civilizacién, de la civilizacién
moderna occidental capitalista es, por un lado, mucho mas fuerte y abarcativo que
mentar la crisis de la economia o del capitalismo para adentrarnos en el fin de algo
que las incluye y supera a la vez. Por otro, nos permite visualizar la profundidad de los
cambios en curso. Una civilizaciéon entra en crisis cuando ya no tiene los recursos
(materiales y simbélicos) para resolver los problemas que ella misma ha creado. Por
eso estamos en el umbral de un mundo nuevo.

Sélo resta decir que seria necesario que los militantes de todo el mundo se familiaricen
con la obra de Abdullah Ocalan y con la resistencia del pueblo kurdo. Es una de las
tareas mas urgentes ya que, junto a los zapatistas de Chiapas, encarnan lo mejor de la
accién emancipatoria y del pensamiento critico de este periodo. Dejarnos iluminar por
su sabiduria no puede sino enriquecer nuestras luchas.

Raul Zibechi,
Montevideo, marzo de 2017

1 Escritos sobre Historia, FCE. México, 1991, p. 64.
2 En Discurso sobre el colonialismo, Akal, 2006, p. 84.



